UNA NOVA FORMACIO... EN UNS NOUS TEMPS!

Formacio: Viure el temps i respirar

Les nostres Congregacions fa molt de temps que sembla han perdut el nord pel
que fa a la formacio. Son molts els membres de les nostres cases que porten gairebé tota
la seva vida en aquesta situacid. Ha estat un temps de mar embravit, de formacid incerta
1 de continuats reptes. I és que la incertesa que agita arreu Congregacions i Comunitats
ve de I’existéncia de diverses opinions sobre que és el que realment cal ajustar en la
vida religiosa.

Davant aquesta qiiestio i aprofitant 1’avinentesa de la publicacié del document
sobre “la formacié dels membres de les nostres Congregacions”, m’ha semblat oportt
dir la meva en aquest camp.

El psicoleg italia Amadeu Cencini diu que la formacidé (permanent) és “viure el
temps i respirar”'. Perqué qui respira viu. I la formaci6 ha d’ésser aixo: la formaci6 és
com la respiracid. “El signe més visible o perceptible de la vida és la respiraci6...
Mentre hi ha ale, hi ha vida, s’acostuma a dir. La respiracid és constant i regular,
silenciosa i gairebé imperceptible, espontania i automatica, diiirna i nocturna; expressa
la vida acompanyant i revelant el seu bategar. Aixi és la formacid permanent: quelcom
que acompanya la vida en el seu caminar, en cadascun dels instants””. I més endavant
afegeix que la formacié permanent és gracia, “una gracia que ve de dalt, do de Déu-
Pare, educador i formador de les nostres animes, que cada dia plasma en nosaltres la
imatge del Fill...”. Accié de Déu, doncs, i tasca nostra.

En els Plans o Projectes generals de formacié (ratio) de moltes Congregacions,
en presentar 1’itinerari formatiu, hom comenga amb la formacié permanent i no amb la
pastoral vocacional. Sense formaci6 (permanent) no hi ha renovacid, ni nova
evangelitzacid, ni refundacio, ni recreacid de carismes... Si hom no se sent motivat no
farem sin6 posar una mena de capa de vernis més o menys estética i superficial. {Com
ens costa de mentalitzar-nos en aquesta dinamica de la formacié i del creixement
personal! Perqué ja fa uns anys de I’Exhortacié Apostolica Vita consecrata, no?” No
hem apres a aprehendre. Perque, per exemple, és molt diferent llegir i fer-ne vida dels
documents del concili Vatica II que llegir-los i1 estudiar-los com un fet ja historic del
passat com hom pot fer amb els documents que foren fruit dels de Trento, Latera o
Calcedonia, per dir-ne alguns.

Encara tenim entre nosaltres for¢a germans que volen que les coses continuin tal
com eren i decididament tan “bones” com els semblava abans del terratrémol provocat
pel Vatica II; volen ministeris prospers i estables, I’aprovacio de la gent, un lloc comode
a ’Església 1, per queé no?, privilegis en la societat. Altres germans, per contra, volen
que la nostra vida religiosa sigui del tot diferent d’alldo que fou. Volen llibertat,

" CENCINI, A., Il respiro della vita. La grazia della formacione permanente. Ed. San Paolo, Cinisello
Balsamo, Milano 2002; traduccid espanyola amb el titol de La formacion permanente. Ed. San Pablo,
Madrid 2002.

* Cf. CENCINL A., op. cit. Introducci.

? Cf. Vita consecrata, n. 69.



independéncia, autonomia i un ministeri professional sense costos ni pressions. De fet,
aquestes darreres deécades de la vida religiosa, en general, no sols a les nostres
Congregacions, han estat una lluita entre ambdds bandols. Uns grups han intentat, en va,
mantenir o donar vida a la vida religiosa preconciliar repetint allo antic i fent-ho millor.
Alguns d’aquests grups encara existeixen 1 son for¢a eficacos, tanmateix el seu model
no s’ha imposat.

Altres grups han realitzat una gran tasca de renovacio... horaris nous, nous estils
de vida, nous ministeris, potser sota la closca d’alld vell. Perque, sovint, els ministeris
tradicionals, les antigues formes de pregar i les situacions comunitaries, a 1’hora de la
veritat, tot plegat només ha estat sotmes a canvis cosmetics. Que si una guitarra per
aqui, una comissio per alla, reforma de vestuari, alguna nova activitat, pero en el fons
poc o res ha canviat realment.

La qiiesti6 és que ni el canvi, ni el simple treure la pols i polir de nou, ni la
reconstruccid del passat, és una resposta a la situacid present. Aixi doncs, podem
preguntar-nos: que pensaria, diria i faria Sant Felip Neri, ara per ara, en aquest temps
nostre? Podem, sens dubte, fixar-nos un cop més en el seu exemple, perque la situacio i
els temps que li tocaren viure no son gaire diferents dels nostres. Ja €s hora d’adonar-
nos que la formacié de Comunitats en renovacio, que volen viure en el moment present,
enmig dels homes i dones del segle XXI, i dels candidats que a elles s’incorporen, no és
fer un seguit de canvis sense més, per utils que siguin per tal de permetre’ns una
presencia més encarnada en el nostre mon. No. La veritable formaci6 passa per viure la
vida 1 portar el carisma en formes radicalment noves fins i tot a llocs abominables: 1 és
que a Sant Felip Neri tant el trobaves en un palau cardenalici com entre els pobres més
pobres.

Viure i respirar al ritme del temps

La formaci6 cal que estigui lligada al temps i als seus ritmes. “El temps com a
desafiament, com a moment carregat de sentit i que tanmateix corre el perill d’escapar a
I’atencié de la ment, com si... corregués massa i no es deixés captar en tota la seva
riquesa. També en la vida, sovint tan agitada i frenctica, del prevere i del consagrat, que
acaba tenint una relacié conflictiva amb el temps, o amb el «no tenir temps», o en
aparent contradiccid, amb el «perdre’l»..., caient en la temptacié de la ideologia
dominant, segons la qual no hi ha temps ni per a un mateix ni per a escoltar les
persones. Amb tot, tot temps de la vida, tot fragment temporal, és ric en gracia, i en ell
s’ofereix la possibilitat de formacio™*. Pel P. Cencini la formacié (permanent) consisteix
“en permetre que el ritme de la propia vida es plasmi i s’adeqiii cada cop més al ritme i
als temps de I’any litargic””. I és cert, perqué el temps ordinari pot esdevenir
“extraordinari” si hom té el desig que sigui aixi. Es possible. Perd cal desitjar-ho, és a
dir, voler caminar i créixer en la propia consagraci6 des de la vida de cada dia, d’allo
quotidia, i en el moment evolutiu on cadascu s’hi troba.

A banda que la manca de claredat sobre la propia ra6 de ser de qualsevol grup
porta els membres a I’anomia. “A que he vingut?”, es qiiestionen els que la pateixen i es

* Cf. CENCINL, A, op. cit.
> Cf. CENCINL A., op. cit.



deceben. “Per que segueixo aqui?”. Ploren i es desvien cap a la mediocritat, la mort de
la rellevancia i la foscor del cor... Tant que va cremar el de Sant Felip Neri!

Viure i respirar per les necessitats actuals

I és que “per donar significat a la vida cal fixar-se un objectiu major que un
mateix” (W. Durant). Pero, aixo en aquest temps que ja practicament som inserits en
unes noves formes de vida social, en aquest temps que la modernitat s’ha enfonsat, en
aquest temps de transicid, en el qual “ja és massa tard per reconstruir la closca d’allo
vell i en el qual ja és hora que nasquem de nou com un poble nou™’, ens hem d’afrontar
amb problemes com el de la viabilitat. La qiiesti6 és preguntar-nos que volem fer quan
ens sorprengui la mort: les tasques del segle passat que son en cami de desaparicio o les
obres del segle segilient que estan comengant? Les necessitats son totes molt clares:
multituds sense llar, experiments ecologics, fam, pau, sida, globalitzacid, nou ordre
mundial, programes educatius alternatius, hospitalitat, feminisme, necessitat de
programes d’espiritualitat per poder afrontar la mort de 1’esperit...

Quina formaci6 pensem o quins programes de formaci6 preparen per a aquestes
necessitats? Dificilment si no anem per aqui, podrem formar per la viabilitat. Les
nostres Congregacions seran viables, valdran la pena, tindran autenticitat, només si fem
quelcom per dur el Regne de Déu als llocs on més absent €s ara la voluntat de Déu. I no
oblidem que Jesucrist va dir: “El Regne de Déu ja és enmig vostre”. La historia és clara
i la historia és mestra de la vida: quan la vida religiosa esdevé un monument a si
mateixa, no és viable encara que continui existint. De fet, la vida religiosa, de sempre,
va a contracorrent en el temps. Tanmateix mentre I’anima humana anheli la veritat de
I’intangible, i mentre els fills de Sant Felip Neri romanguem arrelats en allo espiritual
de la vida, amb el cor inflamat per I’Amor, valdra la pena viure la nostra vida
consagrada. La formacid ha de formar la persona en la historia de I’espiritualitat 1 en el
rol social i el caracter de la vida consagrada, nascuda per servir en qualsevol de les
seves formes, sind vol esdevenir una jerarquia esteril de pseudo-xamans si és que
esdevé quelcom.

Viure i respirar en tensio amb la institucio

I parlant de jerarquies... no podem oblidar que és un topic i €s tipic que la tensid
amb Església institucional és una part historica del desenvolupament de les
congregacions religioses. Tirar de la institucid és una de les funcions de la vida
religiosa. I no hi ha dubte que la tensi6 seguira si continuem fent el que hem de fer. I cal
que formem per aquesta tensio. Els programes de formacié que no ensenyin la historica
tensiod entre carisma 1 institucid no desenvoluparan en la generaci6 segiient la valentia
necessaria per preservar el carisma en una era d’institucions. Quan hom es fa docil fill
de la Mare Església tenim el perill d’esdevenir tamb¢ fills subdesenvolupats, potser
amants i amables, perd desobedients i alhora cridanerament mancats d’imaginacid. Cal
ensenyar de nou que de cadascu de nosaltres i de les nostres Congregacions hom espera
vocacions que despertin 1’Església.

S CHITTISTER, I., La caida del Templo: una llamada a la formacién; dins de “Vida Religiosa”, n. 3/vol.
93. (novembre 2002). Madrid.



Viure i respirar “també” amb la dona

I en aquest despertar cal que la dona també torni a ocupar el seu lloc. Quina és la
condicié en el moment actual de la dona en el mén? En la formacié no podem deixar de
banda, tenint present la resposta que donem a I’interrogant, les inconsisténcies
teologiques que conrea el xovinisme eclesiastic i el perill que comporta pel moén actual
la institucionalitzacié del masclisme. En els programes de formacié de les nostres
Congregacions, sempre al servei de I’Oratori, homes i dones, quin tracte es dona a
I’apostolat de la dona, si és que hom ho té present? O potser que, davant les
reivindicacions d’igualtat amb I’home, no cal ni tant sols plantejar-s’ho?

Viure i respirar el que ens és propi

Un dels punts fonamentals de les Congregacions de 1’Oratori és precisament
I’apostolat. “La Congregacid de 1’Oratori, formada pel sant Pare Felip més amb la
practica quotidiana de vida que no pas amb la constriccié per vincles legals,... s una
comunitat que ja inicialment fou instituida per al servei de I’Oratori”’. Si ens prenem la
vida seriosament, hem d’ésser per a la gent i de manera més concreta, per a aquella gent
per a la qual Jesus existi: els leprosos, els paries, les dones, els pecadors, els morts
vivents. Aix0 és, avui: els pobres, els marginats, els invisibles, els desesperats, els
malalts amb qualsevol tipus de malaltia... Sens dubte que aix0 no és facil de fer. Pero, és
que algu ha dit que ho fos per a Sant Felip Neri? Ell, ple de bon humor i amb aquella
joia que caracteritza el cristia, sabé comprometre’s. I si les nostres Congregacions han
d’ésser en aquest segle que tot just ara encetem, hauran de viure compromeses de forma
clara i corporativa amb les necessitats dels “pobres”. Avui dia una Congregacio sense
compromis dificilment té res per a qué formar els seus membres. Per qué viure en
comunitat, en familia, sense una finalitat? Les nostres Congregacions han d’emetre a
tota la societat aquella calor que es desprén del cor de Sant Felip Neri, la calor
incandescent del nostre carisma sobre els problemes durs 1 freds de 1’actualitat, donant
testimoni d’un sol cor i una sola ment facilment visibles a la gent®.

Ja no és qliestio d’arranjar vells edificis per a nous tipus de feina. Es tracta de
saber quina part del Regne de Déu edifiquem, amb o sense edificis. Tots i cadascti som
pedres d’un mateix edifici, el Cos de Crist, i tots i cadascu cal que ens posem de mans a
I’obra on es vulgui que ens trobem. Cal formar, des de la nostra familia, des de la nostra
comunitat, per un compromis corporatiu.

Viure i respirar, fonamentats en la pregaria

“Un oratori, diem amb tota propietat que ¢és un lloc destinat a I’oracid. Per aixo,
I’Oratori fundat per Sant Felip Neri va adoptar el nom d’un lloc d’oracié™. Si, en una
formacié no podem deixar de banda I’espiritualitat. No una espiritualitat privatitzada.
Cal una gran espiritualitat. Necessitem, més que mai, una vida d’oracié profunda i
regular i, encara més, el recolzament de comunitats espirituals. Els programes de

" Cf. Constitucions. Proemi i L 5.

¥ «L’Oratori és una uni6 fraternal de fidels que segueixen les petjades de Sant Felip Neri, i que pretenen el
que ell va fer i va ensenyar, i aixi es tornen «cor unum et anima una» (Ac 4, 37)”. Constitucions. 1, 2.

? Constitucions. I 1.



formacié que confonguin el treball amb la pregaria, les bones intencions amb la vida
espiritual, la professi6 amb el compromis, Ginicament acceleren 1’enfonsament d’una
bona estructura sota el pes del fracas. Només amb I’empenta de I’Evangeli, recolzats en
les Escriptures, encesos amb el foc de I’Amor i de la justicia, sostinguts per 1’oracio,
seguirem endavant'’. Ens cal fortalesa d’esperit i no donar-se per vengut, si no és aixi el
llarg i dur cami es fa massa estret i dificil i facilment confondrem I’éxit amb el
compromis. Hem de formar en I’oraci6. “La finalitat de la pregaria”, repetia sovint
Santa Teresa d’Avila, “és bones obres, bones obres, bones obres”. I Sant Felip Neri
deia: “la millor pregaria és «Senyor, treballeu amb mi segons el vostre gust i la vostra
santa voluntat»”; 1 també: “Deixar la pregaria, perque ens criden a fer un acte de caritat
amb el proisme, no és deixar la pregaria, sind deixar Jesucrist per Jesucrist, és a dir
privar-nos d’una dolgor espiritual per guanyar animes”; o bé: “Sense oracié hom no pot
perseverar gaire temps en el cami de la virtut, vet aci perque cal fer-la cada dia”.

Conclusio

Per afrontar els nous temps i els nous reptes que ens imposa la societat, ¢s
necessari que la formacidé no es redueixi a I’estudi d’uns textos, uns Estatuts o unes
Constitucions escrites més o menys des de fa temps, sind6 en I’experiéncia de les
vivéncies propies dels membres de la Congregacié que al llarg de la historia, des dels
inicis fins avui, ens han transmes i transmeten per a I’enriquiment de vida dels mateixos
membres de la Congregacio.

Per a una millor formacio, cal obrir-se a les noves tecnologies. Més que buscar
nous programes de formacid el que necessitem €s buscar nous llenguatges. Llenguatges
que arribin a la gent, no solament paraules boniques, perd buides de significat pels
homes d’avui, sin6 noves expressions que duguin I’home a I’experiéncia de trobar-se en
Déu i en I’home.

Hem de formar persones que vulguin seguir Jesus amb radicalitat, no defugint
I’ajut de les institucions perd molt menys buscant-hi refugi. Aquesta radicalitat ha
d’estar basada en tot allo que féu Jesus al llarg de la seva vida, apropant-se a tots aquells
que la societat rebutja, perd que en molts casos son aquells que allarguen la ma per ser
ajudats 1 escoltats.

La formacié ha de dur la persona a dedicar la seva vida al servei dels altres,
d’una manera generosa i gratuita fins al final, no per a la seva vanagloria i per la seva
propia realitzacio, sin6 pensant en els altres. També s’ha de conscienciar el formant que
forma part d’'una comunitat que 1’ajuda i que tot aquest treball es basa en la pregaria, la
qual ens dura a veure les necessitats de I’altre amb 1’ajuda de Déu.

La formaci6é ha d’anar dirigida a ensenyar que en la vida no hem de ser ovelles
que només fan allo que els diuen, sind que som persones amb un sentit critic positiu, i
dir les coses pel seu nom vinguin d’on vingui les declaracions, enfrontar-nos si cal,
parlant de justicia, a I’opressio, en definitiva, fent allo que féu Jesus, (enfrontar-se amb
el poder del seu temps, tant politic com religios).

12 “A 1a Congregaci6 de 1’Oratori sempre ocupa el lloc principal el tracte familiar amb la Paraula de Déu,
o sigui, el col-loqui espiritual, del qual es desvetlla i nodreix permanentment 1’esperit de fe i d’oracio, de
caritat i de servei”. Constitucions. 1, 7.



La formaci6 ha de passar per saber viure d’una manera senzilla, només amb el
que ¢és suficient sense caure amb un consumisme exacerbat i buidar-nos de totes
aquelles coses superficials; treure de la nostra vida les seguretats, i aixi podrem
descobrir Déu en la nostra vida.

La formacio ha de dur la persona a ser qui és, ¢és a dir, a no deixar-se dur per
aquelles tendeéncies que fan que nosaltres deixem de ser persones per passar a ser un
nimero més en la societat. Aixo no vol dir que ens hagim d’allunyar de tots, sin6 de
basar la vida en I’Amor, a Déu i als altres, no tancant-nos en un Temple, en uns drets i
obligacions, ja que aquest temple ja fou abolit.

Sovint es parla del tema de les vocacions, no és que hi hagi una crisi vocacional
sind una crisi de formacid, humana i espiritual. Hem aprés moltes coses, perd en realitat
som feligos, sabem buscar allo que ens omple? Com podem transmetre una cosa que no
vivim, el que cal fer és replantejar la nostra vida, tal com ho va fer per exemple Sant
Felip Neri que va viure amb el cor inflamat per un Amor a Déu.

Els temps que ens esperen no son facils, perd en cap €poca ho van ser, ni en
I’época de Jesus ni tampoc en I’€época de Sant Felip. Aixd ens ha d’esperonar de cara a
afrontar els reptes que s’acosten, ells ens hi poden ajudar amb el seu mestratge.

P. Ferran Colas Peiro, C.O.
Preposit de 1’Oratori de Gracia



