August Monzon 1 Arazo, C.O.

L’Orator1 de Sant Felip Ner1
en la vida 1 la missi6 de
John Henry Newman

Conferencia pronunciada el 21 de febrer de 2001
a I’Aula Magna de la Universitat Pontificia de Salamanca,
dins els actes organitzats per la “Catedra John Henry Newman”
en commemoracio del bicentenari del naixement
del Vble. John Henry Newman



L’ORATORI DE SANT FELIP NERI EN LA VIDA I LA MISSIO DE
JOHN HENRY NEWMAN

John Henry Newman ha estat conegut, sobretot, com el “cardenal Newman”, tot
1 que la seva popularitat no va molt més enlla, encara, dels paisos de parla anglesa. Des
de fa dues décades, a partir de la declaracié de la heroicitat de les seves virtuts en el
1991, s’ha sentit parlar cada cop més del “venerable John Henry Newman”. I en els
ambits academics i teologics el nom de Newman apareix, sense més afegitons, junt al
d’altres figures senyeres del pensament cristia. Tanmateix és menys freqiient —adhuc
constitueix un aspecte oblidat per molts— la consideracié de Newman com a oratoria. La
seva etapa catolica, pero, —gairebé exactament la meitat de la seva vida— és lligada
indissolublement al seu encontre amb la persona d’aquell florenti i “apostol de Roma”
en el segle X VI, Felip Neri, i amb la seva obra, I’Oratori'. No és gens exagerat afirmar
que Newman “hauria preferit” —preferi, de fet— “lI’Oratori a les seves propies obres,
projectes o possibles recompenses o reconeixements, fins i tot de I’Església, a la qual

precisament 1’Oratori I’ajuda a servir millor,

El 21 de febrer de 1968 datava el seu llibre Newman the Oratorian el P. Placid
Murray, monjo benedicti de Glenstal. Com a complement al seu estudi “Newman the
Priest. Being a Study of the Continuity between his Anglican and his Catholic
Ministry”, defensat com a tesi doctoral a Sant Anselm (Roma), publicava els escrits
inédits de Newman sobre I’Oratori’. Aquests completats amb la seva correspondéncia,
encara en curs de publicacio, els seus escrits autobiografics i alguns sermons®,
constitueixen la principal porta d’accés a una vessant de la seva personalitat que, sens
dubte, té gran interés per a nosaltres, els membres de la Confederaci6 oratoriana, pero
que, principalment, fou d’una importancia central en la vida i la missié del propi
Newman.

' La biografia més recent sobre Sant Felip Neri en castella és la segiient: TREVOL, M., San Felipe Neri,
apostol de Roma (Santander 1986); TURKS, P., El fuego de la Alegria. Felipe Neri (Alcala de Guadaira
1992); ORATORIO DE ALBACETE, San Felipe Neri. La figura, el espiritu y la obra del fundador del
Oratorio (Barcelona 1998; edicid en catala 2000). Una aproximaci6 interessant la proporciona PRODI, P.,
“Felipe Neri” dins el Diccionario de los santos ed. per C. Leonardi / A. Riccardi / G. Zarri (Madrid
2000), vol. 1, pp. 778-784.

? “La vocacion oratoriana de Newman”, en NEWMAN, J.H., Pensamientos, ed. per I’Oratori d’Albacete
(Barcelona 1995), p. 126.

? “Newman’s Oratory Papers”, a Newman the Oratorian (Dublin 1969, Leominster 1980), pp. 130-467.
Les nostres referéncies als escrits de Newman han estat tretes principalment d’aquesta obra. Cf. també:
TREVOL, M., John Henry Newman. Cronica de un amor a la verdad (Salamanca 1989), especialment
caps. 5-16.

* Especialment, “The Mission of St. Philip Neri” (1850), inclos més endavant a Sermons Preached on
Various Occasions (1857) amb el nim. 12; existeix una traduccidé gairebé integra en catala: Newman.
Idees, documents, estudis 18 (desembre 1995). Cf. també la primera part de The Idea of a University
(1852), discurs IX, aixi com el final de I’Apologia pro Vita Sua (1864).



Poc després de la recepcié de Newman en 1’Església catolica, el 9 d’octubre de
1845, Nicholas Wiseman, bisbe coadjutor pel Districte Central d’ Anglaterra, no sols el
persuadi perque s’ordenés de prevere, sind que també li va suggerir 1’Oratori de Sant
Felip Neri com a forma de vida més adequada per a ell i pels seus companys que
I’havien seguit en el recés precedent de Littlemore, als afores d’Oxford. Alguna
influéncia hauria d’haver en aquesta proposta 1’interées de Wiseman per disposar d’un
clergat proper i no adscrit a un gran orde, com els jesuites, perd certament ja anys abans,
en 1839, havia vist en 1’Oratori la resposta més oportuna al projecte de Hurrell Froude —
amic de Newman i conegut també de Wiseman des del viatge d’ells a Italia en 1833—de
“retornar a les comunitats religioses... amb la finalitat de fer reviure el cristianisme a les
grans ciutats”.

Newman, que a Littlemore ja havia aconseguit una antiga versié anglesa de la
Instituta o Constitucions de la Congregacio de 1I’Oratori, en poc més d’un any discerni
la seva opcio vocacional. Aquesta, en primer lloc, havia de ser comunitaria: descartava,
per tant, una dispersio del grup de Littlemore en el clergat diocesa. Encara que Newman
mai no tingué intencid de fundar alla un “monestir anglocatolic”, com aleshores es va
dir, la comunitat que s’havia anat formant al seu voltant des de feia més de tres anys
adopta algunes observances monastiques com el silenci, els dejunis i la recitacié en
comu del Breviari roma, junt amb I’estudi i la meditacid personal. Perd, de manera
especial, ell es trobava unit a aquells joves, als quals atreia amb forga, pel seu origen
universitari comdu, ja que gairebé tots eren, com ell, de la Universitat d’Oxford. D’aci
que, segons Jean Honoré, compartissin uns trets caracteristics: “una certa reserva de
judici, pudor en allo que fa referéncia als sentiments, un agut sentit de la cultura, el gust
innat per I’humanisme”, acompanyat pel “respecte a les persones i el rebuig de tota
coaccio™. Aquest conjunt de béns —que, en paraules de Newman, conformaven “el
nostre caracter, els habits de la nostra vida interior, la nostra manera de pensar”—, havien
de ser preservats, perque, sens dubte, tenien en si mateixos un valor providencial.

Traslladats a la “fortalesa catolica” d’Oscott, Wiseman els oferi el col-legi, al
qual Newman posa el nom de Maryvale. La seva primera idea fou fundar alla una nova
congregacid, que anomena “de la Santissima Trinitat” i que estaria dedicada a la
reflexid teologica, la predicacid i la controvérsia intel-lectual, amb I’objecte de
“promoure ’adoracio dels misteris de la fe enfront del racionalisme imperant”: en
definitiva, de “sotmetre la ra6 a la fe”. Responia, basicament, al contemplata aliis
tradere de 1’Orde dels Predicadors, adaptant-lo als nous temps, i preveia una reduccio al
minim de ’ofici coral i una estructura democratica (com a 1’Oratori)’, tanmateix la seva
seu era rural 1 no urbana (com a Littlemore).

En el mes d’octubre de 1846 van a Roma, al Col-legi de Propaganda fide, per fer
els estudis eclesiastics anteriors a 1’ordenacid, i Newman descarta aleshores d’unir-se a
gran ordes com els dominics —que considerava inclinats al rigorisme— o als jesuites,
massa modelats, segons ell, per un esperit de cos que els feia poc creatius. Insisteix en
que la seva “vida passada pot proporcionar una mena d’esbos i un punt de partenca pel

3 [tinéraire spirituel de Newman (Paris 1963), p. 162.
% Aquest tret és expressat en la frase “I’Oratori és una republica ben ordenada”, que hom atribueix a
Francesco Maria Tarugi, un dels primers deixebles del sant, més tard arquebisbe d’Aviny6 i cardenal.



futur” 1 confessa que li desagrada la idea d’“abandonar tota propietat”. Entrar en un orde
religios hagués suposat, evidentment, la desaparicié del grup com a tal, I’adquisici6 de
nous habits mentals, la pérdua de 1’anterior autonomia personal i, en definitiva, una
profunda ruptura amb el propi passat.

Una visita a I’Oratori roma de la Chiesa Nuova, el gener de 1847, fa recordar a
Newman els Col-legis universitaris anglesos: “els membres, escriu, conserven els seus
béns 1 habitacions, hi ha poques lleis... i una espléndida biblioteca”. La casa, arriba a dir
Newman, pensant en I’experiéncia de Littlemore, “és potser massa comoda’™’. Els dies
17 al 25 de gener —avui tan plens de significat ecumenic— Newman i el seu fidel amic
Ambrose St. John demanen llum per la seva vocacié davant la tomba de sant Pere, al
mateix temps que estudien les Constitucions i la historia de 1’Oratori. A principis de
febrer la decisio ja estava presa: després de rebre I’ordenacio, serien iniciats en la vida
oratoriana pels Pares de la Chiesa Nuova, successors dels primers deixebles de sant
Felip. “Les meves raons varen ser d’aquesta manera —dira Newman més endavant—:
tenint present que els gustos de cadascu de nosaltres eren molt diferents, 1’Oratori obria
un camp d’accié més ample en aquest sentit que els altres instituts; a més, em semblava
que s’adaptava millor que qualsevol altre a homes formats a Oxford i Cambridge”. A
aixo s’afegira, de seguida, aquesta altra rad de pes: I’Oratori, a diferéncia tant de les
parroquies com dels monestirs, és concebut com un centre permanent d’irradiacid
espiritual per les grans ciutats.

Al mateix temps, la figura de Felip Neri, de qui Newman ja tenia alguna noticia
com anglica, se’ls feia cada cop més propera. “Em recorda en moltes coses a Keble,
escrivia a la seva germana Jemima... Ambdds comparteixen una aversid total a la
hipocresia, el caracter jovial i gairebé excentric, el tendre amor envers els altres i el
rigor amb ells mateixos...” En un i altre descobria una rara meravella: els dons de la
naturalesa perfeccionats per la gracia; la santedat com a “poesia suprema del cor”. En
realitat, el mateix Newman tenia trets comuns amb Felip: la modeéstia, el rebuig a
I’ostentacio i I’engany, el sentit de I’humor, I’aversio6 a I’exercici de 1’autoritat... La seva
trobada amb ell fou, sens dubte, providencial, i profundament cordial, en el sentit del
seu famos lema cardenalici, cor ad cor loquitur —és a dir, fou integral, abragant totes les
dimensions del seu ésser; i no sols en la seva devocio personal, sin6 en la seva funcio
institucional de fundador i superior de I’Oratori anglés, com assenyala Murray®—.

El 14 de febrer Newman ja és capag, en nom propi i dels seus companys, de
presentar un projecte del futur Oratori anglés al cardenal Fransoni, prefecte de
Propaganda. A Dinstitut de Sant Felip, diu, “hem descobert un cami intermedi entre la
vida religiosa dels jesuites i una vida completament secular”, el qual “s’ajusta
perfectament al que necessitavem”. El lloc més adequat per iniciar 1’Oratori soén, no hi
ha dubte, les ciutats de la zona industrial d’ Anglaterra, on 1’anglicanisme, molt feble, ha
deixat pas lliure a les Esglésies evangeliques dissidents i a organitzacions obreristes

" En un dels primers escrits dirigits a la seva comunitat, Newman ho expressa d’aquesta manera: “El més
semblant que conec a una Congregacié de 1’Oratori son els Col-legis de les universitats anglicanes.
Preneu un d’aquests Col-legis, traieu-ne 1’habitatge, ’esposa i els fills del Prebost, reincorporeu aquest al
cos dels residents i us trobareu amb una Congregaci6 de Sant Felip Neri”.

8 Newman the Oratorian, cit., p. 107. Louis Cognet, al seu assaig Newman ou la recherche de la vérité
(Paris 1967), p. 187, el considera “un oratorien profondément convaincu de sa vocation et décidé a en
défendre I’integrité”. I és que certament 1’Oratori no fou per ell “una solucid, com vist des de fora pugui
semblar, sind6 una vertadera vocacio” (“La vocacion oratoriana de Newman”, en NEWMAN, J.H.,
Pensamientos, cit., p. 126).



d’orientacio positiva i atea. Des dalla podria estendre’s a d’altres ciutats industrials,
adhuc a Londres, com a capital de I’Imperi britanic. Les Constitucions de I’Oratori (del
segle XVII), perd, haurien d’adaptar-se en alguns aspectes a les condicions
contemporanies d’Anglaterra. Aqui Newman es refereix amb forca detall als exercicis o
reunions espirituals que donaren origen i nom a 1’Oratori i que eren, fonamentalment, en
la lectura comentada de I’escriptura, de la historia de I’Església i d’altres llibres de tema
espiritual, acompanyada del cant i de ’oraci6 en comu; com una part de I’esmentat
comentari familiar, Newman no oblida la dimensié exhortativa’, perd dissenya el dialeg
sobre la lectura amb un caracter expressament divers a 1’ideat per Sant Felip i recollit en
les Constitucions: aquest dialeg podria consistir, segons Newman, en una controversia
ficticia entre un catdlic 1 un no catolic, amb finalitat apologética; el seu mode seria,
doncs, més intel-lectual i argumentatiu. En algunes ocasions, fins i tot, podria ocupar-se
polémicament dels temes tractats amb intencio antireligiosa a les Escoles pels obrers.
Entre els que assistien a les reunions s’anira creant progressivament una confraternitat
seglar (la qual en la tradicid oratoriana rep el nom d’“Oratori parvo”). Els membres de
la Congregacio dedicarien la resta del seu temps a ’estudi 1 I’edicio de llibres, posseint
potser una església propia.

Aquest document és important perqueé en ell es recullen in nuce els trets
principals de la idea oratoriana de Newman: ’obra de Sant Felip és concebuda
primordialment per la formacid espiritual dels laics, al servei dels quals esta la
Congregacié o comunitat de vida apostolica'’; les circumstancies de temps i llocs fan
legitima i adhuc necessaria I’evolucié o desenvolupament de la tradicio primitiva; en
aquest sentit, I’element intel-lectual ha de tenir una més gran preséncia en I’ Anglaterra
del segle XIX —cada cop més sota I’impacte de la critica i la técnica modernes— que no
pas la que tenia en la Roma del segle XVI; estratégicament, cal comengar per les zones
industrials més descristianitzades, com Birmingham, on Newman veia el futur
d’Anglaterra, evitant d’aquesta manera, per altra banda, la confrontacid proselitista
directa amb 1’Església anglicana, a la qual considera en aquest mateix escrit “hereva de
’antiguitat, testimoni i quasi model de la catolicitat”. (Els grans temes newmanians son
aixi manifests: laicat, desenvolupament, dialeg amb el moén modern, actitud
ecumenica...). Una setmana després de remetre aquesta carta, el 21 de febrer, a mode
d’amable regal d’aniversari per Newman, el projecte rep I’aprovacié del papa Pius IX.

En els mesos que seguiren les ordenacions, de juny a desembre, tingué lloc el
periode de formaci6 oratoriana en el monestir roma de Santa Croce, que completava la
convivencia ja iniciada pel grup. En aquest temps, Newman dona testimoni, un cop més,
de la seva penetrant i vigorosa intel-ligencia: com ho manifesten les seves anotacions i
escrits, assimila I’esperit 1 la tradicidé oratoriana d’una manera molt més lucida i
complerta que els seus propis formadors de la Congregacié de Roma''. Portant amb ell,
doncs, aquest precidos bagatge, i el Breu pontifici pel qual I’Oratori era establert
oficialment a Anglaterra, aquest comengava la vigilia de la Candelera de 1847 a
Maryvale, d’on seria traslladat a Birmingham just un any després.

? “El fi propi del nostre Institut és parlar al cor”, deia Tarugi.

' Com afirmen amb precisié les actuals Constitucions de 1989, la Congregacio “ésel grup que fou
instituit des del principi pel servei de I’Oratori” (n. 5).

"1 ’encarregat dels firones o candidats (equivalent al “mestre de novicis” dels religiosos), P. Carlo Rossi,
era partidari d’una centralitzacid de les Cases oratorianes, que a Italia —i semblantment a Espanya—
estaven patint el procés de “secolarizzazione” per part del poder civil.



I

Els escrits de Newman a la seva comunitat en aquest any de 1848 dibuixen una
magnifica panoramica de la vocacid oratoriana, que en molts aspectes no ha estat
superada i que ¢és fruit immediat, perd sorprenentment madur, de les seves lectures i
reflexions romanes. A continuacié intentar¢ de presentar les seves idees basiques.

Newman comenga comparant la Congregacid oratoriana amb les altres formes
de vida religiosa o apostolica, i fa veure en primer lloc la seva proximitat als diversos
instituts de clergues regulars apareguts també dins de les coordenades espirituals de
Trento i la Contrareforma, especialment als jesuites —que considera paradigmatics entre
tota la resta'°— i als teatins —molt amics de I’Oratori—; amb tots 1’Oratori comparteix la
pretensié de suscitar un nou tipus de clergat, vertaderament apostolic (reformat). Els
oratorians, com els clergues regulars, eviten adoptar les observances tipicament
monastiques o conventuals, com 1’habit, el cor o determinades practiques ascétiques,
perd, a diferéncia d’aquests, no fan vots'’ i posen menys émfasi ens els elements
institucionals, com les constitucions.

Newman, sobre aquest darrer tret, i en general pel seu caracter més senzill 1
familiar, es complau en assenyalar que la Congregacid de Sant Felip representa en certa
manera un retorn a les primitives comunitats monastiques fundades per sant Pacomi,
sant Basili o sant Benet, cadascuna de les quals conservava la seva propia
independéncia.

Pero, com ja hem dit, la Congregaci6 de 1’Oratori exclou expressament les
observances 1 practiques monastiques, algunes de les quals Newman havia adoptat a
Littlemore. Es tracta, doncs, d’un institut eminentment secular, la secularitat de la qual
s’explica perque sorgi com a derivaci6 espontania d’una obra pensada primerament pels
laics: les reunions al voltant de sant Felip, anomenades “de 1’Oratori”. (Per aquesta rad
s’ha dit amb encert que els laics son, de manera diversa al que passa amb els
mendicants, el “primer orde” de [’Oratori). Aixi, Felip Neri, en perllongar
comunitariament el tracte amb els seus penitents —a [’estil d’altres reunions pietoses de
I’época—, dona inici a I’Oratori i amb el temps, com diu Newman, “es troba amb la
Congregaci6”, formada per aquells deixebles que, mitjangant el ministeri pastoral i de la
vida en comu, se sentien vocacionats a servir els laics.

Per que¢ no pensa sant Felip en introduir els vots, a la manera dels clergues
regulars? La ra6 més profunda és, segurament, la que Newman indica. “L’originalitat i
I’agosarament” de sant Felip, diu, consisti en tornar a proposar “la forma primitiva del

2 La contraposicié entre oratorians i jesuites —exagerada en alguns aspectes— és freqiient en aquests
escrits de Newman, i es refereix tant al diferent caracter dels sants fundadors, com als “exercicis
espirituals” propis de cada institut i a la diversa concepcid de la vida en comunitat. Les semblances
s’accentuen, al contrari, en el serm6 “The Mission of St. Philip Neri”, cit, Ens substancia, sant Felip és
per Newman el reformador per excel-1éncia del clergat secular en el segle XVI, aixi com sant Ignasi ho és
del regular.

" La butlla del papa Gregori XIII per la qual s’erigeix candnicament la Congregacié (1575) fa una
excepcid amb I’Oratori en no exigir la professié de vots —ni tampoc juraments ni promeses— que la
reforma tridentina havia generalitzat.



cristianisme”'*, caracteritzada per la senzillesa i ’espontaneitat, en tant que expressions
privilegiades de I’amor cristid. En efecte, continua dient Newman, “la Congregacid es
regeix pel lliure esperit de sant Pau”, per la llei interior de la caritat, enfront de les lleis i
constriccions externes'>. La visi6 newmaniana de Felip, pel que fa a la seva
espiritualitat, no ¢és tant la d’un sant de la Contrareforma, sin6 la de Vir prisci
temporis'®, “home de temps antic”, i amb freqiiéncia el compara amb Pau'’. Certament,
les cartes paulines eren molt llegides i1 estimades per Felip, i son també conegudes les
seves llargues hores d’oracié a les Catacumbes romanes, fent memoria dels martirs, aixi
com la seva estimaci6 pels sants Pares... Aquesta és també la concepcid del deixeble i
successor de sant Felip al davant de I’Oratori de Roma, Cesare Baronio, primer
historiador eclesiastic modern: les reunions de I’Oratori sén per ell un retorn a les
assemblees apostoliques que sant Pau descriu en la seva primera carta als de Corint'®. T
quan les Constitucions de la Congregacid exclouen els vots, com també qualsevol tipus
de jurament o promesa, citen una frase del corpus pauli: “la caritat és el vincle de la

perfeccio” (Col 3, 14). Sense cap mena de dubte, la Congregaci6é de 1’Oratori és un
institut o medi de perfeccio, tot i que manquin els vots religiosos'”.

Per altra banda, 1’abséncia de vots remet de manera necessaria —i aixi ho diu
expressament sant Felip— al segon gran principi estructural de la Congregacio:
I’autonomia de les Cases. Si es tractés d’un institut centralitzat —com 1’Oratori frances,
fundat per Pierre de Bérulle el 1611, i que Newman sempre distingi netament de
I’Oratori “italia” de Sant Felip—, la caritat no fora suficient per mantenir-lo en unitat.
Hom pot prescindir dels vots, doncs, perque es tracta d’una comunitat reduida, familiar,
unic ambit en la qual es fa possible la caritat no reglada: “dotze preveres treballant junts,

heus aci el que ambiciono. Hom no pot estimar molts al mateix temps; propiament

'* “La preferéncia de Newman per I’ethos del cristianisme primitiu”, afirma Murray, “lluny de constituir
una deformacio de I’espiritualitat de sant Felip, imputable a un ex anglica estudids dels sants Pares,
respon cabdalment al caracter felipd” (Newman the Oratorian, cit., pp. 108-109). El mateix havia
sostingut Honor¢, enfront de les tesis d’Henri Bremond: Newman no “anglicitza” ni “newmanitza” sant
Felip ({tinéraire spirituel de Newman, cit., p. 167).

'> Aquest subratllat de la Ilibertat personal en 1’Esperit Sant és també fet notar per mons. Alfred Baudrillat
en el seu proleg al llibre de Louis Ponnelle i Louis Bordet, Saint Philippe Neri et la société romaine de
son temps (Paris 1928): “I’esperit felipo consisteix en fer que cadasct se senti com a casa seva, en no
coaccionar, en deixar que cadasci, dins dels limits permissibles, manifesti I’originalitat del seu pensament
i de la seva manera de ser, en complaure’s en la diversitat no menys que en la unitat, en respectar
escrupulosament I’espontaneitat de les animes”. Cit. En I’ ltinerari espiritual aprovat per la Confederaciod
oratoriana el 1994 (Verona 1995), n. 107.

' Invocacié de la lletania de Sant Felip composada per Newman i inclosa en el volum postum
Meditations and Devotions (1893).

"7 Cf. especialment el sermé “St. Paul’s Gift of Sympathy”, predicat el 1857 en I’església universitaria de
Dublin: “Deixant a una banda les formes en la mesura en que era licit, (sant Pau i sant Felip) han fet
possible que la relacid personal (influence) substitueixi la norma legal (rule) i que la caritat ocupi el lloc
de I’autoritat, atraient les animes mercés als sentiments regenerats de la propia natura humana”. (Sermons
on Various Occasions, cit., pp. 119-120).

'8 Sobre Baronio i I’estil propi de 1’Oratori és de maxim interés 1’article de Christian Mouchel “Eloquence
et méditation dans la premiére centuric des Annales Ecclésiastiques de Cesar Baronio (1588)”,
Bibliotheque d’Humanisme et Renaissance 1992/1, pp. 81-110. Aquest treball mostra com Sant Felip i els
seus deixebles, mitjan¢ant una “pedagogia de la tendresa” original, es proposaren evitar tant la duresa
protestant com la controvérsia escolastica i la vanitat renaixentista.

' Per Newman 1’Oratori “és, en substancia, encara que no en la forma, una religié¢”: de fet, tot i que en el
prefaci de la Instituta o antigues Constitucions (1612) s’afirma que la Congregacid constitueix un mode
de vida “molt divers al dels religiosos”, Sant Felip no deixava d’exhortar els seus fills a que imitessin els
religiosos, no en els vots, pero si en la perfeccio.



parlant, hom no pot haver molts amics. Un Oratori és una familia i una llar”, dira
Newman el 1878.

D’aqui se’n deriven diverses conseqiiencies. En primer lloc, les Constitucions o
lleis propies son poques, les indispensables per a mantenir unida la Congregacio, i son
sobretot una recopilacié de costums i decisions de la comunitat®’. No son prévies i
constitutives de I’Institut, com passa en les comunitats religioses, sind posteriors a ell. |
aixi, encara que s’hagin d’observar amb tota exactitud, “representen poc per a un
oratoria”, diu Newman. I continua: “El que manté [’harmonia comuna” és més aviat “la
delicadesa i la sol-licitud reciproca”, “la deferéncia i1 I’amabilitat, 1’estimacié mutua, el
coneixement de la manera de ser dels altres™... En resum, la caritat efectiva i afectiva
entre els membres, manifestada en el tracte familiar. “Aixi doncs, hom pot dir”, conclou
Newman, “que la relacio personal (personal influence’”) és pels oratorians alldo que les
constitucions son pels jesuites”. I, en una altra ocasi6 (1854): “una falta contra la caritat

a I’Oratori equival a un acte de desobediéncia en les altres congregacions”>.

Pero la perfeccio, afegeix Newman, si bé no demana necessariament els vots, no
¢és possible sense I’observanga dels consells, o almenys d’alguns d’aquests, 1 implica
també algun tipus de mortificacid. Sobre els consells, i tenint present que a I’Oratori no
es professa el vot de pobresa, i que la castedat va unida de fet a la vida en comu 1 al
celibat eclesiastic, Newman es fixa en 1’obediéncia, entesa com la “conformitat amorosa
i espontania a la voluntat de la Congregacié”, “a les seves decisions i al seu esperit™>.
Correlativament, la mortificacid6 no es refereix en 1’Oratori ni al conreu de la
intel-ligéncia, que pot practicar-se en tota la seva extensio, inclosos els sabers seculars;
ni als afectes humans, perque és indispensable I’amistat entre els membres; ni tant sols
als béns materials, com la propia habitaci6 o la casa comuna (anomenada “niu” —i no
cel-la—, en el sentit de llar familiar i entranyable, en el llenguatge oratoria). Es tracta,
doncs, de quelcom diferent al contemptus mundi de la tradicid ascética; i es resumeix en
allo que sant Felip anomenava “mortificar la razionale” (I’anima racional), aixo és: en
renunciar a la propia voluntat per tal d’acomodar-se a la “santa comunita”. Es tracta de
ser lliures, perd no independents24: solidaris, més aviat, en la responsabilitat comuna,
amb tot el que aixo comporta. Ja que, com deien els primers oratorians, vita communis,
mortificatio maxima.

% La Instituta comenga, precisament, amb aquestes paraules: “La Congregacié de I’Oratori, més aviat
instruida mitjangant costums que obligada per lleis per Sant Felip Neri, no ha tingut una regla propia a la
manera dels religiosos (...)”. Dins de les Constitucions, Newman distingi entre costums o tradicions de
I’Oratori de Roma, amb valor exemplar (orientatiu), i decrets obligatoris (la modificacié parcial dels
quals obtingué de la Santa Seu el 1847, principalment per fer possible la tasca educacional en 1’Oratori
angles).

*1 Cf. el serm6 anglica de 1832 titulat “Personal Influence, the Means of Propagating the Truth”
(University Sermons, 5); traduccid castellana de BOIX, A., a La fe y la razon. Sermones universitarios
(Madrid 1993).

** Com Newman observa amb molt de realisme, als principis de la caritat i I’obediéncia cal afegir un
tercer, indispensable també per conservar la cohesid comunitaria: es tracta del que ell anomena “acord
mental” (intellectual agreement) o visié compartida sobre I’Oratori i la seva missio.

2 “Una comunitat és un tot; t& un esperit, una ment, un punt de vista sobre les coses, una accio; i
I’obediéncia que exigeix als seus membres, en la qual consisteix la seva perfeccio, és aquiesciéncia,
consens en aquest Unic esperit, manera de veure i d’actuar, com un acte de lleial i respectuosa submissio”
(1856).

4 «“La vocacion oratoriana de Newman”, en NEWMAN, J.H., Pensamientos, cit., p. 130.



I1I

Ens trobem ara amb un problema crucial que condiciona el desenvolupament
ulterior de I’Oratori anglés. Tot just arribat Newman a Anglaterra el 1847 s’uni a
I’Oratori un altre convertit de I’anglicanisme, Frederick William Faber, tretze anys més
jove que ell, junt amb un grup de seguidors, als quals havia reunit en un projecte de
comunitat religiosa, els “Germans de la Voluntat de Déu”, d’inspiracié romantica i
medievalitzant. Faber, amb un caracter sensible i poétic, perd emocionalment poc
equilibrat, no va compartir mai les idees de Newman®, i a poc a poc se’n va anar
separant. Es va fer carrec d’un nou Oratori fundat a Londres el 1849, que converti en
senyera de les idees ultramontanes, aleshores de moda. Quan Newman es trobava en la
tasca, encarregat per la Santa Seu, de la fundaci6 de la Universitat Catolica de Dublin, a
on anava i venia des de la seva comunitat de 1’Oratori de Birmingham, sorgi un
llastimos desacord entre les dues Cases a causa de la interpretacié d’una norma de les
Constitucions, la qual cosa obligd Newman a abandonar el projecte de Dublin —no la
seva “idea d’universitat®*°—, i acaba en trencament entre Birmingham 1 Londres, fent
inviable la pretensi6 de Newman de “sembrar Anglaterra d’Oratoris”.

Es tractava d’un problema en bona part de relacions personals, pero també era
latent una controvérsia sobre idees, que afectava tant la concepcid del catolicisme com
la de I’Oratori. En el fons, la qliestio era establir la relacid correcta entre “moén” i “vida
espiritual”. Per Faber i els oratorians de Londres, la mortificacié de la razionale
significava la proscripcié de 1’activitat intel-lectual en 1’Oratori: sant Felip no havia
estat un home de lletres, un humanista, i Newman, per tant, no li era fidel. Aquest,
tanmateix, al-lega una nomina impressionant d’oratorians que han sobresortit en molt
diverses branques del saber: historia de 1’Església 1 arqueologia cristiana, perd també
art, musica, literatura, matematiques... tot i que evitant gairebé sempre d’ocupar-se
directament del dogma i la controvérsia teologica. Per Newman, aixo s’explicava en
bona part perque, no havent-hi en I’Oratori vot de pobresa, els seus membres eren
generalment “cavallers” (gentlemen), persones distingides que, pel fet de ser-ho, havien
pogut accedir a una educaci6 superior: en I’Oratori, “la classe elevada i culta és la que
dona el to”. A més, aixd comporta un gran avantatge de cara a la vida comuna:
I’amplada d’horitzons, adhuc “les bones maneres” (gentlemanlikeness), que proporciona
I’educaci¢ liberal o universitaria, fan més agradable la convivéncia familiar a 1’Oratori,
essent més dificil que arrelin habits negatius com la parquedat en el tracte o la rigidesa
de punts de vista. La coneguda insisténcia de sant Felip en la humilitat, incloses les
famoses humiliacions a qué sotmetia els seus, s’expliquen precisament perqué aquests
eren persones distingides i1 cultes, que no van canviar d’estat a I’entrar en la
Congregaci6”’.

> Faber va entendre la propia missié com “una creuada contra la detestable i diabolica heretgia del
protestantisme” (HONORE, J., Itinéraire spirituel de Newman, cit., p. 178). No cal dir fins a quin punt
Newman es trobava lluny d’aquesta postura.

** En la década de 1860 Newman continud mantenint la necessitat d’una educacié superior pels catolics
que fos realment, i no sols nominalment, universitaria —d’aqui el seu proposit de fundar un Oratori a
Oxford—. Per altra banda, ja des dels seus anys de tutor en 1’Oriel College d’Oxford, entengué la tasca
académica com intrinsecament pastoral: “Secular education considered as a pastoral care was his true
field, and this for his whole life”. (MURRAY, P., Newman the Oratorian, cit., p. 18).

* Cf. Sir 3, 20: “Quan més gran siguis, més has d’humiliar-te”.



De qualsevol manera, la Santa Seu havia permes que 1’Oratori anglés s’ocupés
de temes de controvérsia en defensa del catolicisme, i que pogués tenir col-legis o
escoles amb aquesta finalitat (Newman funda la Oratory School de Birmingham el
1859): per Newman, era essencial “elevar el nivell dels catolics i donar a les seves
conviccions una forta base”. Faber, pero, es recolzava en una expressio del Breu
pontifici fundacional, ordo honestior, que traduia amb poca fortuna el plantejament de
Newman, per a legitimar el seu apostolat “devocional” entre les classes altes, fent
abstraccio del tema educacional®.

Cada vegada més, 1’enfocament global de Newman fou jutjat com
“intel-lectualista”, incompatible amb el vertader catolicisme. Son conegudes les
paraules del cardenal Manning a monsenyor Talbot en 1866, segons les quals Newman
¢és tingut per la figura més destacada del catolicisme “anglés”, perque personifica
“I’antic to d’Oxford —anglica, patristic, literari— trasplantat a [’Església (...) un
catolicisme munda”. Varen ser aquests eclesiastics de “taranna dur i intolerant” —diria
Newman el 1875 els que van fer fracassar el projecte d’un Oratori a Oxford”™, pero que
no pogueren evitar que Lle6 XIII el fes cardenal el 1879, permetent que continués vivint
en el seu estimat “niu” de Birmingham.

No hi ha cap mena de dubte, sant Felip i I’Oratori van ajudar John Henry
Newman a fer possible la sintesi entre pietat i lletres que I’humanisme del Renaixement
i el seu epigon I’anglicanisme no van saber obtenir, perd que flori més endavant en
I’anomenat “humanisme devot” de sant Francesc de Sales (fundador de 1’Oratori de
Thonon a Saboia, i la imatge del qual encara es conserva a la capella privada de
Newman a 1’Oratori de Birmingham). Jean Honoré ha destacat la “influéncia decisiva”
de sant Felip en I’espiritualitat de Newman, i arriba a parlar en aquest sentit d’una
“tercera conversid” (després de la primera, als quinze anys, i de la segona, la seva
entrada en I’Església catodlica)™. Aquesta té lloc, especialment, en els anys de foscor de
la seva vida de catolic, quan, al contrari del que li havia passat com anglica, la seva
oracid “era apaivagada”, pero la seva vida “era trista”. Com confessa en els seus escrits
autobiografics, ja en els seus anys anglicans estimava ésser desconegut, com sant Felip
demanava als seus deixebles (amare nesciri); ara li demanava també¢ que li ensenyés a
“menysprear ésser menyspreat” (spernere se sperni), 1 que els seus problemes amb les
autoritats eclesiastiques no perjudiquessin 1’Oratori. Com aquell a Roma, havia
comencat per la gent més humil de Birmingham, refusant tota grandesa mundana.
Honoré resum aixi aquest procés: “lI’Oratori desenvolupa i equilibra la seva propia
expressio espiritual en la direcci6 més conforme amb el seu ideal de veritat i de

simplicitat evangélica™'.

* Newman fou certament perspicag en intuir que el futur social i politic d’Anglaterra es jugaria en les
universitats i en les ciutats industrials, i no en una aristocracia que ja havia comengat a decaure. D’aqui la
importancia que donava a I’educacio: “From first to last (...) education has been my line”
(Autobiographical Writings, 1956, p. 259).

¥ L’Oratori d’Oxford ha estat establert finalment el 1990 —cent anys després de la mort de Newman!— i
erigit canonicament el 1993.

% Newman. La fidélité d’una conscience (Chambray 1986), pp. 14-16.

3 Itinéraire spirituel de Newman, cit., p. 164.



En el segle XIX, després de la Il-lustracio, el triomf politic del liberalisme i la
revolucid industrial, calia una nova sintesi, ara ja entre “devoci6o” i1 “rad”, que només
una intel-ligéncia poderosa i una espiritualitat profunda com la de Newman podia fer, i
que quasi un segle més tard rebria la seva confirmaci6 definitiva en el Concili Vatica II.
Diu I’oratoria francés Louis Bouyer que I’Oratori “neix de la trobada, en sant Felip,
entre una anima excepcionalment interior i una ment excepcionalment oberta™?. Heus
aci la vocacid a la qual es va sentir cridat John Henry Newman i a la qual respongué
amb tanta donacio i fidelitat creativa al llarg de la resta de la seva vida.

August Monzon i Arazo, C.O.
Oratori d’ Albacete

32 Un Socrate romain. Saint Philippe Neri (Paris 1979), cap. 5; traducci6 italiana: La musica di Dio. San
Filippo Neri (Mila 1980), p. 101.



