LA LITURGIA EN EL ORATORIO

Me han pedido que les diga algo sobre la liturgia en el Oratorio. Y,
para empezar, yo me pregunto jes que en el Oratorio se hace una
liturgia diferente a la del resto de la lIglesia: liturgia de las horas,
Eucaristia, meditacion de la Palabra, oracién real en la caridad...? La
liturgia es la oracién de la Iglesia, en la cual Cristo esta presente.
Quizas en el Oratorio se pueda subrayar un aspecto mas que otro; de
todos es sabido, por ejemplo, que algo que nos caracteriza es la
celebracion del sacramento de la reconciliacidén y la direccién espiritual,
siguiendo la herencia de n. p. san Felipe Neri. Como también hay que
tener presente el papel importante que ha tenido la musica en el
Oratorio. Y aun, no se puede dejar de lado la influencia que los padres
dominicos y los benedictinos ejercieron en la formacion de n. p. san
Felipe Neri.

La liturgia es la oracion de la Iglesia. Nosotros somos lIglesia. El
Oratorio, lugar donde oramos. Nosotros somos Oratorio. Decia el P.
Giulio Cittadini el afio 1992 en el Encuentro internacional de Sevilla: “La
oracion personal y comunitaria, comunitaria en tanto que personal y
viceversa, es parte integral, el hecho la mas esencial, de la naturaleza
del Oratorio. El Oratorio nace de la oraciéon de sus miembros, unidos en
la oracion de Cristo. Los biografos de San Felipe Neri estan de acuerdo
en decir que con el paso de los afos se volvia mas y mas
contemplativo, siempre dedicado mas exclusivamente a la oracién. En la
celebracion eucaristica entraba en éxtasis, y asi, en su habitacion o
desde la capilla contigua, contemplaba largamente su bella y querida
Roma, tan inmersa en la naturaleza, en Ila creacion. De este
contemplativo mistico, escribe Bouyer: “Vivia del todo naturalmente el
sobrenatural”. San Felipe fue y es, sobre todo, un maestro de la
oracion. No porque la haya teorizado ni reducido a esquemas
hermenéuticos, lo cual es completamente inconcebible, sino porque la
vivio y podria decirse que la sufri6 de manera ejemplar, como una
conversacién directa e inmediata con Dios. El preferia la oracién breve,
jaculatorias cortas, repetidas como a manera de letania. Por eso
abreviaba algunas de las oraciones mas habituales, como el Ave Maria.
En el centro no obstante, y sobre todo, estaba la Eucaristia, ciertamente
no breve, como acostumbra a ser por nuestra parte, como una de las
muchas cosas que hacer en el dia, sino como una contemplacion del
regalo infinito que Dios hace de si mismo bajo las especies del pan y el
vino...

Y si la liturgia es la oracién de la Iglesia, también es nuestra
oracion personal. El éxtasis de San Felipe nos recuerda que la misa es
un misterio de fe, no obra nuestra, del hombre. Salva como sacrificio de
Cristo, unico, suficiente, irrepetible, presentado al Padre en el
sacramento pascual, culmen y fuente de nuestra santificacion. La
celebracion eucaristica es proclamacion y manifestaciéon de este
misterio: es una palabra que lo expresa y un signo que lo anuncia mas
alla de los mismos conceptos. Ni racionalismo, ni teatralidad, y sin
embargo es discurso ordenado y expresivo de los signos sagrados. Y
luego el silencio sagrado, no el parloteo continuo... Por lo tanto, no se
celebra en todas las circunstancias, en cada ocasidén. /No celebramos
demasiadas misas? ;A veces no es mas apropiada alguna otra forma de
oracién? jUn poco méas de variedad! La Eucaristia es la paraddjica



acciéon de gracias de Jesus al Padre por la que él, Jesus, no estaba
para recibir sino para dar: su Cuerpo Crucificado, su sangre derramada:
“iHaced esto en memoria de mia!” Y lo que nos dice es: aprendan de mi
a jdarse a si mismos para agradecer al Padre poder hacerlo! No sélo
repetir este rito, sino jbuscar vivir lo que el rito significa y contiene!”.

Si. Tenia razén el P. Giulio. Hablamos mucho y escuchamos poco,
cuando resulta que Dios nos ha dado solo una boca y dos orejas. El
Oratorio deberia convertirse en una verdadera escuela de oracion,
meditacion y contemplacién, en este mundo contradictorio, que por un
lado parece adaptarse a un materialismo ciego, y por el otro manifiesta
siempre la profunda e incontenible necesidad de establecer una relacién
auténtica con el Absoluto y, por lo tanto, la necesidad de recogimiento,
de interioridad, de salvarse de la rutina que lo abruma. Es curioso
comprobar cuanta necesidad tiene el hombre de hoy de encontrar esa
paz interior buscando el Trascendente. Cémo surgen métodos de
meditacion que son caracteristicos de las religiones orientales como el
budismo, el hinduismo y similares. No tengo nada que decir en su
contra; pero ¢tan malo es el testimonio y la vivencia de lo que es propio
nuestro, de la autentica oracidén cristiana, que lleva en su mismo interior
la presencia del Trascendente, de Dios (“interior intimo meo, superior
summo meo”)? Me perdonaran la pregunta, pero es doloroso comprobar
cémo en algun colegio de nuestra familia filipense se prefiere el zen a
la Eucaristia o a la recitacion de los salmos.

Seamos capaces de senalar el camino del recogimiento, de la
oracion, de la contemplacion —ésta no sélo de la Eucaristia expuesta en
la custodia—, desde nuestra unién con El por el trato cotidiano de la
Palabra, discerniendo con la oracion y desde esa union cual es su
voluntad para salir al encuentro de los enfermos, de los jovenes, de los
nifios, de las necesidades del mundo...

Nuestras Congregaciones del Oratorio, conscientes de su carisma,
de su ‘naturaleza’, han de ser reales y verdaderas escuelas de oracion.

El carisma, lo especifico, la liturgia del Oratorio, sigue siendo sin
embargo, la hilaridad, la sonrisa, la discrecion: “Sé bueno, si puedes”.
Con aquella dulzura que, a pesar del vivo compromiso pastoral, deriva
de Maria, de la devocion sincera y formada, que el Oratorio heredd de
n. p. san Felipe Neri, hacia Maria, la Madre de Jesus, la madre de Dios,
la verdadera fundadora del Oratorio, como decia él. Ella, Maria, nos
ayuda, en nuestro celo apostélico, a no caer en la dureza de esa
eficiencia que a menudo el trabajo lleva consigo. Ella, contemplativa
como lo es del misterio de Cristo, nos recuerda que incluso al hacer el
bien, nunca debemos dejar de ser buenos.

La alegria, a méas, sigue siendo la insignia del Oratorio, de la familia
oratoriana. Decia el P. G. Cittadini: “En la Iglesia, esta simple y feliz
familia representa la sonrisa. La sonrisa es lo que somos, como
vocacion, en el cuerpo de Cristo que es la Iglesia”. Desde que vi la
pelicula “Preferisco il Paradiso”, no dejo de tener presente la sonrisa de
n. p. san Felipe Neri dormido ya con el Sefior, y que provoca aquella
explosion de alegria en aquella nifia que desde su inocencia entiende la
resurreccion, y por ella la explosion de alegria en todo el pueblo fiel.

Si, en nuestro mundo, esa sonrisa es una provocacion, un signo de
contradiccion, un punto de ruptura que despierta asombro, estupor.
Pero sabemos que detras de la maravilla siempre esta la pregunta,
siempre nace el pedir explicacién y detras de esta surge el camino la fe,
la respuesta de la fe. Porque, a pesar de todo, Cristo ha resucitado y
vive. Es esta fe la que anuncia alegria, que inspira confianza vy



esperanza, incluso cuando las circunstancias parecen invitarnos a la
desesperacion. Si, Cristo, nuestro Salvador esta presente, esta entre
nosotros y nos guia paso a paso hacia su Reino, haciendo que todo
concuerde con nuestro verdadero bien.

Si no les importa voy a acabar esta breve exposicién con unas
palabras que yo dirigi a los miembros de mi Congregacién hace unos
afios:

Estoy seguro de que tenemos que seguir manteniendo nuestra
buena tradicién, los valores que nos vienen del pasado. Debemos ser
humildes y dejarnos enriquecer con la herencia recibida, que no es
poca: una liturgia vivida y bien celebrada, capacidad de comprension y
acogida para llevar a buen término y lo mejor posible el ministerio de la
confesion y de la guia espiritual, una opcién propia de n. p. san Felipe
como son los nifos y los jovenes, el compromiso con la libertad
personal-comunitaria, la apertura y puesta al dia de todo lo que sea
cultura, la encarnacion en la realidad de nuestra Iglesia diocesana (mas
concretamente la que vive en Gracia) y también en la realidad de la
misma villa de Gracia, etc.

Asi pues:

- Ala luz y trato familiar y cotidiano de la Palabra de Dios, tratemos
de descubrir, contemplar y amar, agradeciendo y celebrando, la
presencia y la obra de Dios en cada persona.

- Deseemos siempre de ser una sola cosa con aquel amor que no
permiti6 a Cristo quedarse a medias sino llegar hasta el final. Que
nuestra vida sea consecuencia del Amor del que fue lleno el corazén de
n. p. St. Felipe y que también llena el nuestro.

- Con humildad, sencillez y simplicidad hagamos que nuestra vida
sea un no anteponer nada al amor de Dios. Es El quien obra cada vez
mas y nosotros menos. Pensemos en lo de no hablar nunca de El como
de un ausente o en lo otro tan sabido de no desear, pedir o hacer nada
que no sea por Jesucristo.

- Y ya que la presencia de Dios gana terreno a medida que se
convive con ella, velemos y mejoremos nuestra liturgia. Vivamos
nuestras celebraciones y hagamoslas vivas. No nos quedemos
fascinados contemplando solamente la Eucaristia, la tenemos que
hacer vida en las sencillas realidades cotidianas, siendo testigos en
medio de nuestro pueblo, llevando el Evangelio en medio de los
conflictos historicos de nuestro tiempo. Como Iglesia que somos hay
que dar sentido a la vida, que nuestra misiéon sea de verdad de
denuncia profética y de integracién social.

- Esto nos lleva a la caridad, al amor fraterno, porque si vivimos del
amor de Dios debemos estar disponibles ante las necesidades del
préjimo. Siempre, pero quizas mucho mas en este tiempo que vivimos,
sentimos con insistencia la suplica de nuestros hermanos que a
nosotros precisamente nos dicen: “Hacednos ver a Dios! Haganos ver y
encontrar su amor! Tenemos necesidad!”. Debemos vivir siendo
transparencia del rostro de Dios, de su amor, de su misericordia... a
través de nuestro ministerio, de nuestro apostolado, de nuestro, en
definitiva, ser hijos de un Padre que ama y, por tanto, hermanos de los
demds. Y es que si vivimos en Cristo, en El lo vivimos todo. Vivamos
nuestra vocacion!

- Y nuestra vocacion nos lleva a aceptar la invitacion de Jesus de
dejar el mundo para amar el mundo. Humildad, obediencia, pobreza,
entrega... junto con la oracion, son las herramientas que necesitamos;
pero, por encima de todo, no olvidemos que la fidelidad a Dios, al Amor,



es lo que hace de nosotros unos testigos de El en el mundo. Porque
estamos en el mundo, pero no somos del mundo... Y Jesus rogo
diciendo: “Santificalos en la verdad, que es tu palabra. Como tu me
enviaste al mundo, yo también los he enviado”.

P. Ferran Colas Peiro, C.O.



