Daniel Iglesias Grezes

John Henry Newman,
profeta de la Verdad catolica

Articulo publicado en “Fe y Razon”,
revista virtual uruguaya de teologia



JOHN HENRY NEWMAN, PROFETA DE LA VERDAD CATOLICA

Introduccion.

Mi interés por la vida y el pensamiento de John Henry Newman proviene de un
comentario efectuado por el Papa Pablo VI en una entrevista. Pablo VI sostuvo que a menudo
la obra de un tedlogo so6lo da frutos plenos en la Iglesia mucho tiempo después de su muerte.
Asi, por ejemplo, la teologia de Santo Tomas de Aquino fue asumida plenamente en el
Concilio de Trento, tres siglos después de la muerte del santo doctor. Enseguida Pablo VI
afiadid esta afirmacion que en su momento me parecid asombrosa: Cuando se analice la
cuestion en profundidad, se vera que el Concilio Vaticano II fue el concilio de Newman.

Este interés por Newman result6 aumentado por la mencion que del mismo hace el
Papa Juan Pablo II en el nimero 74 de su reciente enciclica Fides et Ratio. Alli Juan Pablo II
presenta una breve lista de filosofos cristianos que fueron ejemplares en su intento de realizar
una nueva sintesis entre la razén y la fe, analoga a la llevada a cabo por Santo Tomads en el
siglo XIII. Significativamente, a mi juicio, esa lista estd encabezada por el nombre de John
Henry Newman.

El presente trabajo tiende hacia dos objetivos principales:

1. Contribuir a la difusion del conocimiento de la vida y las obras de Newman en un
medio cultural en el cual ese conocimiento es todavia demasiado escaso.

Por ello incluimos a continuacion un capitulo biogréafico, que es basicamente un resumen de la
excelente biografia de Newman de Charles S. Dessain (cf. Bibliografia).

2. Analizar brevemente las razones que existen para caracterizar el Concilio Vaticano
II como “el Concilio de Newman”.

En el capitulo 3 intentamos una primera aproximacion a este amplio tema, mostrando
coémo once de las caracteristicas principales del unico Concilio ecuménico de este siglo fueron
prefiguradas por el pensamiento de Newman. Las citas incluidas en ese capitulo fueron
tomadas del libro “Persuadido por la Verdad”, antologia de textos de Newman seleccionados
por Onorato Grassi (cf. Bibliografia).

La cronologia del capitulo 5 fue tomada principalmente del libro “Esperando a
Cristo”, que contiene seis sermones y una conferencia de Newman (cf. Bibliografia).

Biografia.
1. Los primeros aiios (1801-1833).

John Henry Newman naci6 el 21 de febrero de 1801 en el centro de Londres, en el
seno de una familia anglicana acomodada. Fue el mayor de seis hermanos. Su padre era un
banquero, bastante liberal en materia religiosa. Su madre, de antepasados hugonotes, lo educo
desde nifio en el gusto por la lectura de la Biblia. Sin embargo, aunque conocia muy bien su
Biblia y su catecismo anglicano, hasta los quince afios no tuvo convicciones religiosas
precisas. De nifio y de adolescente era imaginativo y algo supersticioso. Desde 1808 hasta
1816 asistié al colegio privado de Ealing, donde se destac6 como alumno brillante. Hacia
1815 pensaba que le gustaria ser virtuoso, pero no religioso, y no veia el sentido de amar a
Dios. Por esa época tuvo una crisis de fe producida por la lectura de algunos autores



incrédulos del siglo XVIII. Entonces ocurrié el hecho decisivo de su vida: su primera
conversion. El mismo la describe asi:

“A mis quince afos (en el otofio de 1816) un gran cambio hubo lugar en mi
pensamiento. Cai bajo la influencia de un credo definido y recibi en mi inteligencia
impresiones de lo que es un dogma que, por la misericordia de Dios, nunca se han borrado ni
oscurecido” (4pologia pro vita sua, 5).

En marzo de 1816 el banco del padre de Newman hizo suspensién de pagos y
posteriormente cerrd, terminando asi la prosperidad de la familia Newman. Entretanto John
sufri6 una grave enfermedad, por lo cual se le permitid permanecer en el colegio durante las
vacaciones de verano. También permanecié entonces en el colegio el reverendo Walter
Mayers, quien fue el instrumento humano para el comienzo de la fe divina en Newman. Mds
que las palabras y el ejemplo de Mayers, influyeron en Newman los libros calvinistas que ¢l
puso en sus manos. El escritor que mas lo impresion6 fue Thomas Scott. Este, partiendo del
deismo y el unitarismo, después de un largo proceso de busqueda ardiente de la verdad, llegd
al cristianismo en su forma calvinista mas moderada. La lectura de sus obras imprimid
profundamente en el alma de Newman la fe en las doctrinas de la Santisima Trinidad, la
Encarnacion y la Redencion. Otros dos libros que leyd poco después produjeron en ¢l
tendencias contrarias: Milner lo hizo enamorarse de los Padres de la Iglesia, mientras que
Newton lo convenci6 firmemente de que el Papa era el Anticristo predicho por San Pablo y
San Juan.

Esta primera conversion introdujo a Newman en la tendencia evangélica dentro del
anglicanismo y lo impulsé a estudiar a fondo la religion revelada y a aceptar el ideal de
santidad segun el Evangelio. Poco después llego a discernir que era la voluntad de Dios que se
mantuviera célibe de por vida.

En octubre de 1817 ingres6 en el Trinity College de Oxford. En ese entonces sélo los
anglicanos podian estudiar o ensefiar en la Universidad de Oxford. En noviembre de 1817
Newman celebr6 su primera comunién en la capilla del colegio. En 1820 se gradué como
Bachelor of Arts. El 12 de abril de 1822 fue elegido “miembro” del Oriel College, centro
universitario de Oxford que se hallaba en la cumbre de su fama intelectual.

El 13 de junio de 1824 Newman fue ordenado didcono. Entonces asumidé la
responsabilidad pastoral sobre las almas, a la que fueron dirigidas todas sus empresas. Poco
después fue nombrado coadjutor de una parroquia pobre de Oxford (San Clemente). Por esos
tiempos empezaron a desaparecer las doctrinas protestantes de Newman. Durante los afios
siguientes, Newman fue recuperando lentamente el conjunto casi completo de las verdades de
la religion revelada. Edward Hawkins, parroco de Santa Maria, le ensefi6 a aceptar la doctrina
de la regeneracion bautismal y la necesidad de la tradicion eclesial para interpretar la Biblia.
La lectura de una obra del obispo Butler le ensefi¢ la doctrina de la Iglesia visible, oraculo de
la verdad y modelo de santidad, los deberes de la religion exterior y el caracter historico de la
revelacion.

En 1826 Newman fue promovido al puesto de tutor oficial en el colegio Oriel. Alli se
hizo amigo de Richard Hurrell Froude, por medio del cual entr6 en contacto con las creencias
de la High Church, es decir la tendencia catdlica dentro del anglicanismo, muy minoritaria en
ese entonces. Gracias a la influencia de Froude, Newman poco a poco se alejo de la reforma
protestante y comenz6 a mirar con simpatia a la Iglesia de Roma. Froude también ensefid a
Newman a creer en la presencia real de Cristo en la eucaristia, a tener devocion a la santisima
Virgen y a aceptar la doctrina de la sucesion apostolica.



Newman habia estudiado a fondo la sagrada Escritura y sabia de memoria gran parte
de la misma. En 1828 empezo a leer las obras de los Padres de la Iglesia, por orden
cronologico. Entonces se le abri6 el otro gran receptaculo del tesoro de la revelacion.

En enero de 1828 Newman fue nombrado parroco de la iglesia universitaria de Santa
Maria. La parroquia abarcaba también la humilde aldea de Littlemore. Newman fue un
predicador extraordinario. Sus sermones, sumamente practicos e intensamente dogmaticos,
tuvieron un profundo influjo en muchos estudiantes de la Universidad y posteriormente en un
sector importante de la clase dirigente e instruida. De los aproximadamente seiscientos
sermones que Newman escribié como anglicano, bastante mas de la mitad fueron predicados
antes de 1833. Hasta fines de 1832 Newman predicé ademas varios sermones oficiales en la
universidad.

En 1833 publico su primer libro, titulado “Los arrianos del siglo IV”. Contiene una de
las mejores presentaciones en inglés de la doctrina de la Santisima Trinidad.

2. Lider del Movimiento de Oxford (1833-1841).

Mientras Newman estaba recuperando el credo catdlico en la Inglaterra protestante,
iban en aumento los ataques de los liberales y secularistas contra el mismo y contra la Iglesia
de Inglaterra.

Agotado por el exceso de trabajo, Newman se dejo persuadir para acompaiar a Hurrel
Froude y su padre en un viaje por el sur de Europa. Partieron en diciembre de 1832. Durante
este viaje Newman escribié la mayor parte de su poesia (la “Lira Apostolica”). En ella se
muestra convencido de los graves males que amenazaban a la Iglesia de Inglaterra y de la
rigurosa necesidad de reformarla. En abril de 1833 Newman enfermé gravemente en Sicilia,
pero confiaba en que no moriria, porque Dios le reservaba una tarea en Inglaterra. Regres6 a
casa de su madre el martes 9 de julio de 1833. Al domingo siguiente John Keble predicod
desde el pulpito de Santa Maria el “sermon de los jueces” sobre la apostasia nacional, que
Newman considerd como el comienzo del Movimiento de Oxford.

El pequefio grupo de seguidores de la Iglesia Alta se movilizo rapidamente. Su primer
objetivo era defender la libertad de la Iglesia respecto al Estado, basandola en el origen
apostolico de la autoridad eclesidstica. Newman propuso a Keble y a Froude asociarse para
publicar folletos. Keble y Froude lo apoyaron. Estos “folletos de actualidad” (Tracts for the
Times) eran breves articulos en defensa de la independencia de la Iglesia. Al final del afio
habian aparecido veinte tracts, once de los cuales escritos por Newman. En los ultimos dias
de 1833 se uni6 al movimiento el prestigioso doctor Pusey. Pronto los tracts se vendieron en
grandes cantidades. Newman dedic6 gran parte de sus energias al movimiento que estaba en
marcha. Asistia a reuniones y asambleas de todo tipo, cenas y veladas, y mantenia abundante
correspondencia.

En marzo de 1834 Newman publicoé el primer volumen de sus “Sermones
parroquiales”, una seleccion de sermones predicados en Santa Maria. Entonces su nombre
comenzd a sonar mas alla de los circulos de Oxford. En los afios 1834-1843 publico en total
ocho volumenes de “Sermones parroquiales y sencillos”.

El propio Newman resume asi los tres principios basicos de sus ideas religiosas hacia
1833:

“El primero era el principio del dogma. Mi batalla era contra el liberalismo; y por
liberalismo entiendo el principio antidogmatico y sus consecuencias... Desde los quince afios,
el dogma ha sido el principio fundamental de mi religion. No conozco otra; no puedo hacerme
a la idea de otra especie de religion; la religion como mero sentimiento es para mi un suefio y



una burla. Seria como haber amor filial sin la realidad de un padre, o devocion sin la realidad
de un ser supremo...

En segundo lugar, yo tenia confianza en la verdad de cierta ensefianza religiosa
definida, basada sobre los cimientos del dogma, a saber: que hay una Iglesia visible, con
sacramentos y ritos que son los canales de la gracia invisible...

En cuanto al tercer punto,... -mi opinion [negativa] sobre la Iglesia de Roma-...”
(Apologia pro vita sua, 42-45).

Newman mantuvo durante toda su vida una firme adhesion a sus dos primeros
principios (el dogma y el sistema sacramental). Por el contrario, su tercer principio (la
oposicion a la Iglesia de Roma) se fue diluyendo gradualmente, hasta que renuncié a ¢l
completamente en 1845. Al ir recuperando el ciclo completo de las verdades cristianas,
Newman dio la impresion de estar difundiendo la doctrina de la Iglesia de Roma. Por eso fue
acusado de “papismo”, la acusacion mas nociva que podia formularse en la Inglaterra de esa
época. Teniendo esto en cuenta, Newman dedico tres tracts a la cuestion de la Iglesia romana.
En ellos sostuvo que la Iglesia anglicana estaba situada en la Via media entre los reformadores
protestantes y los seguidores de Roma, que la tnica Iglesia visible se habia dividido en tres
ramas, la griega, la romana y la anglicana, y que la verdad revelada debia hallarse integra
antes de la division, en la doctrina de la antigiiedad. El propio Newman sefialaba la grave
dificultad de su teoria: Hasta entonces la Via media s6lo habia existido en el papel, pero nunca
habia sido puesta en practica.

Hurrell Froude muri6 el 28 de febrero de 1836. Newman y Keble publicaron en 1838
los “Retazos de Richard Hurrell Froude”, extractos de sus diarios personales y sus cartas.
Newman creia que los papeles de Froude mostraban que las opiniones catolicas estaban
inseparablemente vinculadas con las nociones mas elevadas de santificacion interior, de una
vida y un corazon renovados. El protestantismo inglés se escandaliz6 y endurecié su
oposicion a los “tractarianos”.

En 1839 Newman presintio por primera vez que después de todo la Iglesia de Roma
podia tener razon en su controversia con la Iglesia anglicana. Al estudiar las historias de los
monofisitas y los donatistas entrevié que la Iglesia de Roma era igual a la Iglesia de los
Padres. Sin embargo ese pensamiento se desvanecidé y sus antiguas convicciones
permanecieron como antes.

En 1840 Newman publicoé “La Iglesia de los Padres”, compilacion de articulos
anteriores, en los que intentaba presentar la atmosfera, sentimientos y costumbres de la Iglesia
primitiva. De 1838 a 1841 dirigid la revista mensual British Critic y la convirti6é en un 6rgano
eficaz del movimiento tractariano.

Entretanto muchos tractarianos comenzaron a inclinarse hacia Roma. Para mantenerlos
dentro de la Iglesia anglicana, mostrandoles que era genuinamente catolica, Newman escribi6
el Tract 90. Este, el Gltimo y més famoso de los Tracts for the Times, fue publicado el 27 de
febrero de 1841. Su objetivo era demostrar que los “Treinta y nueve articulos” anglicanos
podian ser interpretados de modo que fuesen compatibles con la doctrina catélica. La reaccion
protestante fue muy fuerte. En Oxford la junta de directores de colegios condené a Newman
por desleal. Newman fue objeto de mucha maledicencia por parte de los liberales de Oxford y
de la tendencia evangélica en general.

Durante el verano de 1841, cuando Newman se encontraba en Littlemore traduciendo
los tratados de San Atanasio contra Arrio, la historia de los arrianos se le apareci6 bajo una
nueva luz: Los arrianos eran como los protestantes, los semiarrianos seguian la Via media
como los anglicanos y de nuevo Roma era ahora lo que fue entonces. Poco después vino sobre
Newman un segundo golpe. Uno tras otro los obispos anglicanos comenzaron a acusarlo y a



rechazar el Tract 90; y continuaron haciéndolo durante los siguientes tres afios. En octubre de
1841 un tercer golpe sacudié la fe de Newman en la Iglesia anglicana: la creacion de un
obispado anglicano en Jerusalén, con jurisdiccion sobre las congregaciones luteranas y
calvinistas. En noviembre de ese afio Newman redactdé una protesta solemne contra dicha
medida y la envi6 al arzobispo de Canterbury y a su propio obispo.

3.  La conversion al catolicismo (1841-1845).

A fines de 1841 Newman decidi6 vivir retirado en Littlemore. Asi evitaria actuar
como lider de un sector opuesto a los obispos, y en una atmosfera de oracion y penitencia
podria reflexionar sobre los problemas que lo preocupaban. Puesto que se requeria la firma de
los “Treinta y nueve articulos” a todos los que ocupaban un cargo en la Iglesia de Inglaterra, y
su interpretacion de los mismos habia sido rechazada, se proponia reducirse gradualmente a la
forma de vida laical.

En octubre de 1842 se quedd definitivamente en Littlemore, acompafiado por
discipulos o visitantes durante periodos mas o menos largos. El sistema de vida alli era libre,
pero resultd una especie de punto de partida de la vida religiosa regular dentro de la Iglesia
anglicana. Newman dedicaba cada dia cuatro horas y media a la oracidon y nueve al estudio y
el trabajo de traduccion.

La mayor dificultad que encontraba Newman en el catolicismo era el culto tributado a
la Virgen Maria y a los santos. La lectura de los Sermones de San Alfonso de Ligorio, uno de
los libros que le regald el doctor Russell (un amigo catélico), le ayudd a comenzar a superar
esa dificultad. Poco después el estudio de los Ejercicios Espirituales de San Ignacio de Loyola
le mostr6 que la Iglesia catdlica no permite que entre el alma y su Creador se interponga nada.
En todas las cosas entre el hombre y Dios se trata de un cara a cara, del solus cum solo.

A fines de 1842 Newman dedico su atencion al tema del desarrollo de la doctrina
cristiana. Percibia que todas las ideas cristianas (la Sagrada Eucaristia, la Santisima Virgen,
etc.) habian crecido con el transcurso del tiempo, manteniéndose sin embargo la
individualidad de la doctrina catdlica. Las “afadiduras romanas” podian ser vistas como
desarrollos originados por una realizacion intensa y penetrante del deposito divino de la fe.

En febrero de 1843 Newman se retractd formalmente de todas las cosas duras que
habia dicho contra la Iglesia de Roma. En septiembre de ese afio predico su Gltimo sermén
como anglicano y present6 renuncia a su puesto eclesidstico. Sentia un intenso dolor por la
angustia que su itinerario espiritual producia en sus muchos amigos anglicanos.

La virtual condenacion del tract 90 habia iniciado lo que después se transformé en una
gran oleada de conversiones a la Iglesia Catolica. Convertirse al catolicismo en la Inglaterra
de mediados del siglo XIX tenia consecuencias sociales muy graves. Los catdlicos sufrian
fuertes discriminaciones y tenian sus derechos civiles recortados. La misma Iglesia Catolica,
tal como existia en concreto, le parecia a Newman poco atractiva. Sélo lo empujo a ella un
estado de certeza inquebrantable.

A comienzos de 1845 Newman comenzd a escribir su “Ensayo sobre el Desarrollo de
la Doctrina”. Si al final de su labor sus convicciones favorables a la Iglesia de Roma
permanecian, deberia actuar conforme a ellas. Trabajé firmemente hasta octubre. Segiin fue
avanzando, sus dificultades se aclaraban. Antes de terminar el libro qued6 convencido de que
la Iglesia romana era idéntica a la Iglesia de la antiguédad. Por consiguiente resolvio entrar en
la Iglesia Catdlica y el libro quedd inconcluso.

Abandonar el anglicanismo fue extremadamente doloroso para Newman. Implicaba
dejar las cosas que amaba, romper con la mayoria de sus amigos e incluso con su propia



familia. Pusey continu6 escribiéndole, pero Keble, Church y muchos otros se mantuvieron
alejados de Newman durante veinte afios.

4.  En la Iglesia catélica (1845-1890).

Newman fue recibido en la Iglesia catdlica por el Padre Domingo Barberi, pasionista
italiano, en Littlemore, el 9 de octubre de 1845. Dos amigos de Newman entraron en la Iglesia
Catolica junto con él, un numero considerable lo habia precedido, y en los afios siguientes
varios centenares de hombres instruidos y relacionados con la Universidad siguieron su
ejemplo.

Al hacerse catolico, Newman no sinti6é ningiin cambio en su espiritu, salvo la paz y la
felicidad que lo acompanaron desde entonces. No obstante, poco después experimentd un
gran cambio en su manera de ver a la Iglesia anglicana: al mirarla desde fuera, la vio
espontdneamente como una mera instituciéon nacional, aunque nunca la desprecio (cf.
Apologia pro vita sua, 257-259).

Después de su conversion al catolicismo, Newman empezd una segunda vida.
Respondiendo a un llamado del Cardenal Wiseman, el 23 de febrero de 1846 dejo Oxford y se
establecio en Oscott, en las afueras de Birmingham. No volvi6 a ver su querida universidad
durante 32 afios. En Oscott reunid a algunos de los convertidos que habian vivido con ¢l en
Littlemore y en septiembre partié para Roma junto a uno de ellos, Ambrose Saint John.

En Roma estudiaron teologia en el colegio de la congregacion Propaganda Fide. Por
ese entonces Newman tuvo que clarificar su vocacion y la del pequefio grupo que lo seguia.
Reflexion6 sobre su entrada en diversas 6rdenes religiosas, pero finalmente se decidi por el
oratorio de San Felipe Neri. En la Roma del siglo XVI San Felipe no fund6 una nueva orden
religiosa, sino un grupo de sacerdotes seculares que vivian en comun sin emitir votos y con el
unico vinculo de la caridad fraterna. Newman sinti6 enseguida el atractivo de San Felipe, que
le recordaba a Keble por muchas razones.

El Papa Pio IX dio a Newman autoridad para establecer oratorios en Inglaterra y para
ello le permitié adaptar la regla de San Felipe. Newman, después de estudiar intensivamente
la historia de San Felipe y su instituto, se dedico a realizar fielmente la idea de San Felipe en
circunstancias muy distintas.

El Oratorio fue el marco en que se desarrolld el resto de la larga vida de Newman.
Como ha sucedido muy a menudo con los fundadores, por él le vinieron algunas de sus
pruebas mas duras. Aunque esperaba fundar muchos oratorios, Newman so6lo consiguid
fundar dos: El primero en Birmingham (en 1848) y el segundo en Londres (en 1849). Esta
segunda casa qued6 a cargo de Frederick Faber, un convertido exuberante. Muchos de los
convertidos se volvieron extremistas (“ultramontanos”) y comenzaron a menospreciar a
Newman por su moderacion, considerandolo sélo catdlico a medias. Este fenomeno produjo
mucha tension entre los dos oratorios. Finalmente en 1855 se produjo la ruptura entre ambos.
Mientras servia a los pobres de Birmingham, Newman escribi6 y predico su primer volumen
de sermones catolicos, “Discursos de mision a asambleas interconfesionales” (publicado en
1849). En el verano de 1850 pronuncié una serie de conferencias en el oratorio de Londres,
que fue publicada bajo el titulo “Ciertas dificultades que perciben los anglicanos en la
doctrina catolica”.

En octubre de 1850 la instauracién de una jerarquia territorial catdlica en Inglaterra
hizo estallar una furiosa agitacion protestante contra esa supuesta “agresion papal”. Newman
impulsé un plan para que se dieran conferencias a cargo de laicos en las ciudades grandes, en
defensa de esa medida eclesiastica. El propio Newman colaboré en Birmingham, escribiendo



una de sus mejores obras, las “Conferencias sobre la situacion actual de los catolicos en
Inglaterra”. Como consecuencia de esas conferencias, Newman fue demandado por
difamacion por el ex dominico Giacinto Achilli, quien habia cometido delitos de seduccion de
mujeres y cautivaba a sus auditorios ingleses con relatos de las corrupciones de Roma y las
crueldades de la Inquisicién. Los jueces y el jurado se dejaron llevar por sus prejuicios
protestantes, por lo cual Newman fue declarado culpable de difamacion y multado con cien
libras. A los ojos del pueblo inglés su prestigio quedd bastante rebajado.

En medio de estos desvelos, los obispos irlandeses pidieron a Newman que fundara
una universidad catdlica en Dublin. Era una gran oportunidad para servir a la educacion
superior del laicado, objetivo de gran importancia para Newman. En 1852 Newman pronunci6
diez discursos en Dublin sobre la naturaleza y objetivo de la educacion universitaria, los
cuales fueron publicados como primera parte de su obra “Idea de una universidad”. Newman
sostenia que apartar la teologia de las universidades era menoscabar la plenitud e invalidar el
crédito de todo aquello que se ensefiaba en ellas. Sin embargo la nueva universidad debia
tener autonomia. Su objetivo (la educacioén liberal) no quedaba modificado por ser catélica.
Newman inaugur6 la universidad el 3 de noviembre de 1854, con un equipo de profesores de
primera categoria y un pufiado de estudiantes. La desconfianza que el arzobispo de Dublin
(Cullen) sentia hacia Newman obstaculizd mucho la labor de este ultimo, quien finalmente
renuncid al rectorado en noviembre de 1858.

En mayo de 1859 Newman fundé la escuela del Oratorio. Su ejemplo y competencia
elevo el nivel de las demas escuelas catdlicas del pais. A peticion de los obispos ingleses,
Newman trabajo mucho para preparar una nueva traduccion de la Biblia, pero los obispos
abandonaron el proyecto mas tarde. También en 1859 Newman, a pedido de su obispo de
Birmingham (Ullathorne) y del Cardenal Wiseman, aceptd asumir la direccion del Rambler,
revista literaria que defendia la causa catélica. Un mes después de la aparicion del primer
numero, el obispo Ullathorne le pidi6 la renuncia por sus expresiones sobre la consulta a los
fieles laicos en materia doctrinal. Newman fue acusado de herejia en Roma. Una carta de
Propaganda Fide a Newman no fue entregada a éste. En Roma se pens6 que Newman no
queria responderla, lo que cre6 una mala impresion de él. Newman también sufrié por sus
opiniones sobre el poder temporal del Papa: consideraba su poder temporal como algo
completamente aparte de su poder espiritual.

Todos estos contratiempos llevaron a Newman a no escribir nada durante cinco afios
(de 1859 a 1864). Todo lo movia a quedarse callado. Entonces, de modo inesperado, recuperd
su capacidad de accion. Charles Kingsley, un novelista famoso, introdujo sin necesidad en
una recension bibliografica una calumnia contra la veracidad del Padre Newman y el clero
catdlico. Muchos ingleses creian que Newman habia dirigido un movimiento catdlico secreto
para socavar a la Iglesia de Inglaterra cuando aun era miembro de la misma. Ahora Newman
tenia la oportunidad de defenderse de esta acusacion. El resultado fue la Apologia pro vita
sua, que aparecid en fragmentos semanales de abril a junio de 1864. Newman expuso sin
reservas los motivos profundos de su vida al escrutinio de los demas. La franqueza de su
relato hizo mella en los ingleses, que en general quedaron convencidos de su integridad.
Apenas terminada la Apologia, el obispo Ullathorne ofrecié a Newman la direccion de la
mision de Oxford. Una conspiracion de los catdlicos enemigos de Newman impidié la
instalacion de un oratorio alli.

En 1866 Newman publico su Carta a Pusey con motivo de su Eirenicon, donde
distinguia el catolicismo del extremismo, que consistia en la exageracion de la infalibilidad
papal y otras doctrinas catolicas. Antes del Concilio Vaticano I se sugirié desde Roma que
Newman podia ser consultor de una de las comisiones preparatorias, pero Newman declin6 el



ofrecimiento. La forma final de la definicién dogmatica de la infalibilidad papal fue moderada
y fue aceptada por casi todos los catolicos. En 1874 el primer ministro Gladstone sostuvo que,
después de la definicion de 1870, los catolicos ya no podian ser ciudadanos leales. Newman
respondid con su “Carta dirigida al duque de Norfolk con motivo de la reciente reconvencion
del sefor Gladstone”, analizando en forma brillante la autoridad de la conciencia y los limites
de la soberania y la obediencia.

A principios de 1870 Newman publicé su obra filosofica principal, el “Ensayo para
contribuir a una gramatica del asentimiento”, en el que habia trabajado durante veinte afios. El
objetivo del libro es doble: en la primera parte demuestra que se puede creer lo que no se
puede comprender. En la segunda parte demuestra que se puede creer lo que no se puede
probar estrictamente. Newman muestra coémo, a partir de nuestro sentido de la obligacion
moral, podemos llegar a prestar un asentimiento firme a la realidad de Dios como presencia
viviente y personal, no como una simple nocion intelectual.

De 1868 a 1877 Newman reedit6 casi todos sus escritos anglicanos, con algunas notas
de correccion.

En mayo de 1875 muri6 Ambrose Saint John, el fiel amigo de Newman y el unico que
le quedaba en el Oratorio de los que habian estado con ¢l desde los tiempos de Littlemore. La
pena de Newman fue muy intensa.

Hasta el final de su vida Newman estuvo rodeado por amigos intimos, entre los cuales
habia muchos seglares (incluso familias enteras). Newman consideraba su inmensa
correspondencia como una de sus principales tareas pastorales. Se conservan unas veinte mil
cartas de las muchas que escribio.

Cuando la vida de Newman parecia casi terminada, le llegd el reconocimiento oficial.
En diciembre de 1877 el Trinity College de Oxford lo nombré su primer miembro honorario.
Volvié al colegio en febrero de 1878, su primera visita a Oxford desde 1846. En el mismo
mes murio el Papa Pio IX y fue elegido Papa Leon XIII. Un afio después Newman fue
nombrado cardenal, pese a la oposicion de quienes lo consideraban demasiado liberal. Este
nombramiento fue una reivindicacion providencial de su persona. Por un privilegio
extraordinario se permiti¢ al Cardenal Newman permanecer en su Oratorio de Birmingham.

Los ultimos once anos de vida de Newman transcurrieron relativamente en paz, con su
comunidad en auge, su escuela, sus numerosas visitas y su correspondencia. Muri6 el 11 de
agosto de 1890. Newman pidi6 que en su lapida esculpieran las siguientes palabras: Ex umbris
et imaginibus in veritatem (“De las sombras e imagenes hasta la verdad”). En su nota
necrologica, un amigo anglicano, el dedn Church, lo retratd como casi el nuevo fundador de la
Iglesia anglicana. Desde la muerte de Newman, su influencia en la Iglesia Catolica crecid
mucho y lleg6 a ser uno de los inspiradores del Concilio Vaticano II.

Un precursor del Concilio Vaticano II.

A continuacién indicaré algunos de los multiples aspectos en los cuales la teologia de
Newman fue un anticipo y una fuente de inspiracion de las doctrinas proclamadas en el
Concilio Vaticano II.

1. Lainhabitacion divina.

Uno de los aspectos mas destacados de la predicacion de Newman es su insistencia en
la doctrina de la inhabitacion en el alma del Espiritu Santo y, por medio de El, del Padre y del



Hijo. El verdadero cristianismo es presencia de personas: conocer al Padre por el Hijo en el
Espiritu Santo. Esta inhabitacion es el fundamento de la vida nueva de union con Dios que la
religion cristiana ofrece a la humanidad. Newman recordaba a sus oyentes que eran templos
de Dios e insistia en la presencia personal de Nuestro Sefior Jesucristo en el alma, ademas de
su presencia otorgada en la eucaristia.

La doctrina de la inhabitacion divina, de tanto relieve en la teologia patristica, habia
sido algo descuidada por la escolastica, que por lo comun insistia mas en la gracia creada (las
virtudes y los dones del Espiritu Santo) que en la gracia increada (el don del mismo Dios uno
y trino). Este descuido fue una de las causas de la falta de desarrollo de la pneumatologia y de
la escasez de referencias al Espiritu Santo en la piedad catolica corriente.

La teologia del siglo XX, siguiendo los pasos de Newman, ha continuado el desarrollo
de la doctrina de la gracia increada y ha reflexionado sobre la relacion del cristiano con cada
una de las tres personas divinas. El Concilio Vaticano II, recogiendo esa reflexion, destaco el
origen trinitario de la Iglesia (cf. LG 2-4) y de su actividad misionera (cf. AG 2-4) y ensefid
que, por su Encarnacion, el Hijo de Dios se ha unido en cierto modo a cada hombre (cf. GS
22).

2. La historia cristocéntrica de la salvacion.

Otro aspecto importante de la predicacion de Newman es su insistencia en el caracter
histérico de la revelacion y el puesto central de Jesucristo en la historia de la revelacion y la
salvacion. El Dios invisible se revelo en la condicion e historia del hombre. El Espiritu Santo
ha hecho que la historia se convirtiera en doctrina. Todas las etapas de la economia divina
tienden a la manifestacion de su centro: el nacimiento, la vida, la muerte y la resurreccion de
Cristo. La encarnacion del Hijo de Dios es la promesa y el comienzo de nuestro nacimiento
como hijos de Dios en el Espiritu Santo. Para ilustrar este punto citamos uno de los sermones
de Newman:

“La revelacion nos sale al encuentro con hechos sencillos y acciones claras, no con
laboriosas inducciones a partir de ciertos fenémenos que se dan en el mundo, no con leyes
generalizadas o conjeturas metafisicas, sino con Jesus y la resurreccion (Hch 17,18)... La vida
de Cristo retine y concentra verdades que se refieren al bien principal de nuestro ser y a las
leyes que lo rigen, verdades que andan sueltas, baldias y abandonadas en la superficie del
mundo moral, y que a menudo dan la impresion de discrepar entre si.” (Sermones
Universitarios, 2).

El enfoque historico-salvifico y cristocéntrico es una de las caracteristicas principales
de la doctrina del Concilio Vaticano Il y de la teologia contemporanea. Este enfoque se puede
encontrar en todos los documentos del Concilio, particularmente en la constituciéon dogmatica
Dei Verbum. El Concilio ensefia que la revelacion no es un simple conjunto de proposiciones,
sino que resplandece en la persona de Cristo (cf. DV 2). El mismo, en todos los momentos y
aspectos de su vida, es la gran manifestacion del misterio de Dios y del misterio del hombre,
el gran don salvifico de Dios a la humanidad (cf. DV 4).

3. La centralidad del misterio pascual.

Newman enfatiz6 mucho el puesto central que ocupa el misterio pascual en el
cristianismo, en una época en que muchos cristianos descuidaban su importancia. La Pasién
de Cristo es la clave de la interpretacion cristiana de la vida y el origen de la regeneracion del
hombre. De ella emana la fuerza de los sacramentos. Todos los discipulos de Cristo resucitado



debemos ser elevados y transfigurados con El. Después de su Ascension, Cristo envid su
Espiritu para consumar su presencia en los fieles cristianos.

La primacia del misterio pascual es otra de las caracteristicas mas marcadas de la
ensefianza del Concilio Vaticano Il y de la teologia actual. Este aspecto se puede descubrir
particularmente en la constitucion Sacrosanctum Concilium, entre otros documentos
conciliares (cf. SC 5-6). Poner de relieve la centralidad de la Pascua en la vida cristiana fue
uno de los objetivos fundamentales de la reforma litirgica anterior y posterior al Concilio.

4.  Eldesarrollo del dogma.

Uno de los aportes teologicos fundamentales de Newman fue su teoria del desarrollo
del dogma, expuesta en su “Ensayo sobre el desarrollo de la doctrina cristiana”. Catorce afos
antes de la publicacion del libro de Charles Darwin sobre el origen de las especies, Newman
introdujo en la teologia (de forma muy equilibrada) la idea de evolucion historica. En la
introduccion al ensayo citado, Newman hace una presentacion sintética de su teoria:

“El crecimiento y la expansion del credo y del ritual cristiano, y las variaciones que
han acompafiado el proceso en el caso de escritores e Iglesias individuales, son los fendmenos
que necesariamente acompafan a cualquier filosofia o forma de gobierno que vaya al fondo
del intelecto y del corazén, y que haya tenido un predominio largo o extenso. Por la
naturaleza de la mente humana, es necesario el tiempo para comprender plenamente y llevar a
la perfeccion las grandes ideas. Las verdades mas sublimes y extraordinarias, aunque hayan
sido comunicadas al mundo de una vez por todas por maestros inspirados, no pueden
comprenderse por sus destinatarios de una sola vez, sino que, al haber sido recibidas y
transmitidas por mentes no inspiradas y a través de medios humanos, requieren mas tiempo y
una meditacion mas profunda para su completa dilucidacion. Esto se puede llamar la teoria
del desarrollo de la doctrina.” (Ensayo sobre el desarrollo de la doctrina cristiana,
Introduccion).

La teoria de Newman sobre el desarrollo del dogma fue generalmente aceptada por la
teologia catdlica del siglo XX. El propio Concilio Vaticano II es un excelente ejemplo de la
validez de esa teoria. Por una parte los Padres conciliares asumieron explicitamente las
ensenanzas de los concilios anteriores, particularmente las del Concilio de Trento y del
Vaticano I (cf. DV 1); por otra parte llevaron a cabo conscientemente un auténtico desarrollo
doctrinal, lo cual puede apreciarse sobre todo en las ensefianzas del Vaticano II relativas a la
Divina Revelacion, la Iglesia, la relacion Iglesia-Mundo, el ecumenismo y la libertad religiosa
(cf. DH 1).

5.  La Iglesia-sacramento.

La eclesiologia tuvo un desarrollo relativamente pequefio en el periodo de la alta
escolastica. En la eclesiologia del siglo XIX predominaban los conceptos juridicos (la Iglesia
como sociedad perfecta y jerarquica) sobre los conceptos mas propiamente teologicos (la
Iglesia como Pueblo de Dios y Cuerpo de Cristo). También en este tema Newman efectudé un
retorno a las doctrinas de la época patristica.

Una de las ideas religiosas basicas de Newman era lo que ¢l denominaba el “sistema
sacramental”. Los sacramentos son signos € instrumentos visibles de la gracia invisible. La
Iglesia es una institucion visible que hace presente en el mundo a Dios invisible. Por lo tanto
la Iglesia tiene un caracter sacramental, es decir mistérico. Newman tuvo una gran devocion a



la santa Iglesia y siempre procurd que sus miembros tomaran conciencia de que estaban
llamados por Dios a ser santos ellos mismos.

El tema principal del Concilio Vaticano II fue la Iglesia. Casi todos sus documentos
estan referidos directamente a ese tema. El documento principal del Vaticano II es la
constitucion dogmatica sobre la Iglesia (Lumen Gentium). La doctrina de la Lumen Gentium
estd centrada en el misterio de la Iglesia (cf. LG Capitulo 1). Los dos puntos principales de su
ensenanza son la presentacion de la Iglesia como “sacramento universal de salvacion” (LG
48; cf. LG 1.8) y el énfasis puesto en la vocacion universal a la santidad (cf. LG Capitulo 5).

6. El ecumenismo.

En el siglo XIX las relaciones institucionales entre la Iglesia Catdlica y las demas
Iglesias cristianas eran virtualmente inexistentes. A nivel popular las relaciones entre las
diversas confesiones cristianas estaban marcadas por un alto grado de agresividad. El didlogo
teoldgico se reducia por lo comun a una fuerte controversia.

Desde joven Newman anhel6 la restauracion de la unidad de la Iglesia y ord
fervorosamente por ella. Mientras fue anglicano, fue superando gradualmente sus iniciales
prejuicios antirromanos y llegd a apreciar vivamente a la Iglesia Catdlica. Sin embargo, no
cayo en el indiferentismo y cuando se convirtié al catolicismo sinti6 que estaba en juego su
salvacion eterna. Como catolico, Newman nunca desprecid ni ataco a la Iglesia anglicana,
puesto que la consideraba como una barrera que impedia en parte el progreso de la irreligion.
Pensaba que la superabundancia de la gracia divina hacia que ésta pudiera actuar de algin
modo fuera de los limites de la Iglesia visible.

Uno de los propdsitos principales del Concilio Vaticano II fue el de promover la
restauracion de la unidad entre todos los cristianos (cf. UR 1). La constitucion Lumen
Gentium ensefia que los cristianos no catdlicos estan en un estado de comunién incompleta
con la Iglesia Catdlica (cf. LG 15), en la cual subsiste la Iglesia de Cristo (cf. LG 8). La
declaracion sobre la libertad religiosa (Dignitatis Humanae) enseia que la “Unica religion
verdadera subsiste en la Iglesia catdlica y apostolica” (DH 1). El ejercicio de la religion debe
ser libre, pero el hombre debe buscar la verdad en materia religiosa y una vez conocida ésta
debe adherirse a ella con un asentimiento personal (cf. DH 3).

7.  Lavia de la conciencia.

Newman fue un gran defensor de los derechos de la conciencia, en una época en que la
Iglesia Catdlica todavia miraba con desconfianza la “libertad de conciencia”. Newman
consideraba a la conciencia como el principio esencial y la confirmacion de la religion en
nuestro espiritu. La conciencia es la base de la religion natural y conduce hasta la idea de un
Dios personal y la fe cristiana. En el caso de la religion revelada, la conciencia puede extraer
de la conviccidn moral una certeza mas fuerte que la que proviene de los puros razonamientos
logicos. La siguiente cita sintetiza el pensamiento de Newman sobre la conciencia como
camino para el conocimiento de Dios:

“Nuestro gran maestro interior de religion es nuestra conciencia. La conciencia es una
guia personal, y la uso porque tengo que usarme a mi mismo. Soy tan incapaz de pensar con
una mente que no sea la mia como de respirar con los pulmones de otro. La conciencia estéa
mas cerca de mi que cualquier otro medio de conocimiento. Y del mismo modo que se me ha
dado a mi, también se le ha dado a otros; y puesto que es llevada consigo por cada individuo
en su propio corazén y no requiere nada ademas de ella misma, estd por consiguiente



adaptada para comunicar a cada uno separadamente ese conocimiento que es lo mas decisivo
para el individuo... La conciencia, por otra parte, nos ensefia no s6lo que Dios es, sino qué es;
proporciona al espiritu Su imagen real, como medio para su adoracion; nos da la regla dictada
por El de lo correcto y lo incorrecto, y un cédigo de deberes morales. Ademas, esta
constituida de tal manera que, si se la obedece, se hace mas clara en sus mandatos, y su campo
se amplia, y corrige y completa la fragilidad accidental de sus ensefianzas iniciales.”
(Gramatica del asentimiento, 10).

La teologia contemporanea ha continuado la tendencia de revalorizacion de la
conciencia, aunque algunos autores (sobre todo moralistas) han corrido el riesgo de caer en el
subjetivismo o el relativismo. El Concilio Vaticano II subray6 la dignidad de la conciencia
moral, presentandola como el santuario inviolable en el que se produce el encuentro y el
didlogo entre Dios y el hombre (cf. GS 16). No es licito impedir al hombre que obre seglin su
conciencia ni forzarlo a obrar en contra de ella, principalmente en materia religiosa (cf. DH
3.10).

8. Lavuelta a los Padres de la Iglesia.

La teologia escolastica postridentina habia descuidado el contacto directo con la
teologia patristica. La teologia de Newman, en cambio, estaba basada en una alta proporcion
en su conocimiento de los escritos de los Padres de la Iglesia, que ocupaban una gran parte de
su biblioteca. En realidad algunos de los aportes de Newman a la teologia no se debieron en
ultima instancia a la originalidad de su pensamiento, sino a su familiaridad con la teologia
patristica. Esto se aplica por ejemplo a sus doctrinas sobre la inhabitacion divina, el misterio
pascual y el misterio de la Iglesia.

Siguiendo el ejemplo de Newman, la teologia del siglo XX efectud un retorno a los
Padres de la Iglesia, considerados no s6lo como tedlogos sino también como testigos
privilegiados de la Tradicion eclesial. El Concilio Vaticano II se beneficié de este retorno a
los Padres y a su vez lo reforzo. La fuerte influencia de la teologia patristica en el Vaticano II
se manifiesta cuantitativamente en las numerosas citas de los Padres y cualitativamente en
muchas de las doctrinas expuestas por dicho Concilio.

9.  La cuestion de la inerrancia biblica.

Desde el siglo XVII el avance de las ciencias y el surgimiento del estudio critico de la
Biblia llevaron a un numero creciente de intelectuales a cuestionar el dogma de la inerrancia
biblica. En la segunda mitad del siglo XIX la “cuestion biblica” pasaba por su fase mas
candente, sobre todo a partir de la divulgacion de la teoria evolucionista de Charles Darwin.
Si bien, después de su conversion al catolicismo, Newman no se sentia llamado a remediar las
deficiencias de la teologia catdlica, en definitiva no se abstuvo de hacer un aporte importante
en torno a la cuestion referida. Aunque su edad era ya muy avanzada, Newman publicd en
febrero de 1884 un articulo sobre la inspiracion biblica, en el cual opind que la inerrancia de
la Sagrada Escritura no incluia necesariamente los obiter dicta (“cosas dichas de paso”)
cientificos e historicos, aunque si incluia los asuntos de fe y moral y la historia vinculada a
ellos. Aunque Newman ya era cardenal, su articulo le valié algunas duras criticas y su tesis
fue mayoritariamente rechazada en aquel entonces. Sin embargo -a pesar de su formulacion
defectuosa- Newman se habia aproximado notablemente a la solucion de la cuestion biblica:
La Biblia transmite sin error una verdad religiosa salvifica, por medio de diversos géneros
literarios que deben ser tenidos en cuenta para su correcta interpretacion. Este enfoque fue



asumido finalmente por el Concilio Vaticano II, tras prolongadas y ardorosas discusiones, en
el Capitulo 3 de la constitucion dogmatica Dei Verbum.

10. La autonomia de lo temporal.

Desde la Edad Media la Iglesia experiment6 un fuerte proceso de clericalizacion, que
se vio acentuado a partir del siglo XVIII por el proceso de secularizacion de la sociedad civil.
La Iglesia tuvo grandes dificultades para adaptarse a la nueva situacion y en muchos casos
intervino en cuestiones temporales de un modo que era comprensible en la era de la
Cristiandad pero que resultaba cuestionable desde la época del Renacimiento y la Ilustracion.
Basta pensar en el tema del poder temporal del Papado, que sobrevivio hasta el tiempo del
Concilio Vaticano I (afio 1870).

Newman reflexion6 mucho sobre el aspecto cultural de la secularizacion. Entendio
que, si bien la razén no debe ser disociada de la fe, la razdn tiene una cierta autonomia, por lo
cual la Iglesia no puede pretender gobernar el progreso de la ciencia en cuanto tal (aunque si
debe ocuparse de los problemas religiosos y morales conexos). La postura de Newman, muy
liberal para la época del Index y del Syllabus, esta expuesta en la siguiente cita:

“Este, pues, imagino que es el objetivo de la Santa Sede y de la Iglesia Catolica al
fundar universidades: volver a unir cosas que en el principio estaban unidas por Dios, y que
han sido separadas por el hombre. Algunas personas dirdn que estoy pensando en limitar,
deformar y atrofiar el desarrollo del intelecto por medio de la supervision eclesidstica. No
tengo esa intencion. Ni tengo ninguna intencion de transigencia, como si la religion debiera
renunciar a algo y la ciencia también. Deseo que el intelecto se expanda con la mayor libertad,
y que la religion disfrute de igual libertad, pero lo que pongo como condicion es que deben
encontrarse en uno y el mismo sitio, y ejemplificado en las mismas personas... No me
satisfard lo que satisface a tantos, tener dos sistemas independientes, intelectual y religioso,
caminando uno al lado del otro al mismo tiempo, por una especie de division del trabajo, y
solo reunidos accidentalmente. No me satisfara si... los jovenes conversan con la ciencia todo
el dia y se presentan ante la religion por la noche... La devocién no es una especie de final
ofrecido a las ciencias, ni la ciencia es... un ornamento y una bagatela de la devocion. Quiero
que los seglares intelectuales sean religiosos, y los eclesiasticos devotos sean intelectuales.”
(Discurso en la iglesia de la Universidad Catolica de Irlanda).

El Concilio Vaticano II realiz6 un muy esperado aggiornamento de la Iglesia en sus
relaciones con el mundo. La constitucion pastoral sobre la Iglesia en el mundo actual,
Gaudium et Spes (en si misma toda una novedad) reconoce una determinada autonomia de las
realidades terrenas -especialmente de la cultura, las ciencias y la comunidad politica- respecto
de la Iglesia (cf. GS 36.59.76). La declaracion sobre la libertad religiosa establece que la
libertad de la Iglesia es un principio fundamental en las relaciones entre la Iglesia y el orden
civil. Esta libertad es necesaria para que la Iglesia pueda cumplir plenamente su mision
salvifica (cf. DH 13).

11. La promocion del laicado.

En el siglo XIX los fieles laicos eran habitualmente considerados en la practica como
cristianos de segunda categoria, menos perfectos que los sacerdotes y religiosos. La
espiritualidad cristiana no tomaba suficientemente en consideracién la importancia de las
actividades mundanas (trabajo, estudio, etc.) como medios de santificacion.



Newman, con la mirada puesta en la Iglesia primitiva, comprendio bien que también
los seglares estaban llamados a la santidad y que su funcion en la Iglesia era de extrema
importancia. Por ello dedicod gran parte de su trabajo apostolico a la promocion del laicado,
sobre todo a través de una mejora de su formacion. En la siguiente cita Newman muestra que
el apostolado de los laicos no se restringe al campo de las relaciones interpersonales, sino que
abarca también el ancho campo de las relaciones sociales:

“Los cristianos se apartan de su deber, ... no cuando actian como miembros de una
comunidad, sino cuando lo hacen por fines temporales o de manera ilegal; no cuando adoptan
la actitud de un partido, sino cuando se disgregan en muchos. Si los creyentes de la Iglesia
primitiva no interfirieron en los actos del gobierno civil, fue simplemente porque no disponian
de derechos civiles que les permitiesen legalmente hacerlo. Pero donde tienen derechos la
situacion es distinta, y la existencia de un espiritu mundano debe descubrirse no en que se
usen estos derechos, sino en que se usen para fines distintos de los fines para los que fueron
concedidos. Sin duda pueden existir justamente diferencias de opinion al juzgar el modo de
ejercerlos en un caso particular, pero el principio mismo, el deber de usar sus derechos civiles
en servicio de la religion, es evidente. Y puesto que hay una idea popular falsa, segun la cual a
los cristianos, en cuanto tales, y especialmente al clero, no les conciernen los asuntos
temporales, es conveniente aprovechar cualquier oportunidad para desmentir formalmente esa
posicion, y para reclamar su demostracion. En realidad, la Iglesia fue instituida con el
propoésito expreso de intervenir o (como diria un hombre irreligioso) entrometerse en el
mundo. Es un deber evidente de sus miembros no sélo asociarse internamente, sino también
desarrollar esa union interna en una guerra externa contra el espiritu del mal, ya sea en las
cortes de los reyes o entre la multitud mezclada. Y, si no pueden hacer otra cosa, al menos
pueden padecer por la verdad, y recordarselo a los hombres, infligiéndoles la tarea de
perseguirlos.” (Los arrianos del siglo IV).

El Concilio Vaticano II, recogiendo los frutos de iniciativas anteriores como la Accion
Catolica, reconoci6 la gran trascendencia y amplitud del apostolado de los laicos (cf. LG 33;
AA 1). Esta ensefianza ha sido desarrollada por el Magisterio pontificio posterior,
especialmente en la exhortacion apostolica Christifideles Laici del Papa Juan Pablo II. En este
siglo, sobre todo después del Concilio, han surgido por obra del Espiritu Santo numerosos
movimientos eclesiales con un fuerte componente laical. Ellos son considerados por el Papa
Juan Pablo II como uno de los signos mas esperanzadores en la actual situacion de la Iglesia.

Conclusiones.

La vida de Newman fue un sacrificio por la Verdad. Desde joven Newman abrazo la
causa de la religion revelada y se entreg6 a ella totalmente. La fidelidad a esa causa lo llevo a
retirarse de la Iglesia anglicana cuando estaba en la cumbre de su prestigio y a iniciar una
nueva vida en el seno de la Iglesia catolica. Con toda su vida de creyente e intelectual,
Newman dio testimonio de la profunda compatibilidad entre las exigencias de la fe y las de la
razon.

El pensamiento de Newman se anticip6 a muchos de los rasgos principales del
Concilio Vaticano II. De ese modo contribuy6 a la muy necesaria reforma de la Iglesia
promovida por dicho Concilio. En esta fase de la historia de la Iglesia, dominada por la puesta
en practica de las ensefianzas y directivas del Vaticano II, Newman puede ser aun un guia
confiable y una referencia adecuada, particularmente en el gran combate de la fe contra el



ateismo y sus “preambulos”: escepticismo, agnosticismo, “liberalismo” o modernismo,
protestantismo.

Cronologia.

1801 Nace en la City de Londres.
1808 Comienza sus estudios en la Escuela de Ealing, Londres.
1817 Ingresa en el Trinity College, Oxford.
1822 Fellow de Oriel College, Oxford.
1824 Diacono de la Iglesia Anglicana.
1825 Presbitero de la Iglesia Anglicana.
1826 Tutor de Oriel College.
1828 Péarroco de Santa Maria, iglesia de la Universidad de Oxford.
1833 Viaja por el Mediterraneo durante seis meses.

Comienza el Movimiento de Oxford.
1842 Se retira a Littlemore, junto a Oxford.
1843  Ultimo sermoén en Santa Maria.
1845 Es recibido en la Iglesia Catodlica el 9 de Octubre.
1846 Alumno del Colegio de Propaganda Fide en Roma.
1847 Ordenado sacerdote.
1848 Establece el Oratorio de San Felipe de Neri en Birmingham.
1849 Inaugura el Oratorio de Londres.
1851 Encargado de iniciar la Universidad Catélica de Irlanda.
1853 Condenado por difamacion en el proceso promovido por un fraile apdstata italiano.
1854 La Universidad Catdlica de Irlanda comienza sus actividades. Newman, Rector.
1856 Viaje a Roma para resolver dificultades surgidas con el Oratorio de Londres.
1858 Dimite como Rector de la Universidad de Irlanda.
1859 Director del Rambler.

Inaugura la Oratory School.
1864 Polémica con Charles Kingsley y publicacion de Apologia pro Vita Sua.
1866 Acepta emprender la mision de Oxford. Obligado a abandonar pocos meses después.
1869 Declina acompaifiar al obispo francés Dupanloup como perito al Concilio Vaticano I.
1870 Publica A Grammar of Assent.
1875 Aparece la “Carta al Duque de Norfolk™.
1878 Fellow Honorario de Trinity College. De nuevo en Oxford tras 32 afos.
Nombrado Cardenal por Ledn XIII.
1890 Fallece en Birmingham.
1990 Aprobado el Decreto de Virtudes Heroicas y declarado Venerable.

Siglas empleadas.

1. Libros de la Biblia.
Hch  Hechos de los Apostoles.

2. Documentos del Concilio Vaticano I1.
DV  Constitucion dogmatica sobre la Divina Revelacion, Dei Verbum.



LG  Constitucion dogmatica sobre la Iglesia, Lumen Gentium.

GS  Constitucion pastoral sobre la Iglesia en el mundo actual, Gaudium et Spes.
SC  Constitucion sobre la Sagrada Liturgia, Sacrosanctum Concilium.

AG  Decreto sobre la actividad misionera de la Iglesia, Ad Gentes divinitus.

UR  Decreto sobre el ecumenismo, Unitatis Redintegratio.

AA  Decreto sobre el apostolado de los seglares, Apostolicam Actuositatem.
DH  Declaracion sobre la libertad religiosa, Dignitatis Humanae.

Bibliografia consultada.

CONCILIO VATICANO II, Documentos del Vaticano 1I. Biblioteca de Autores Cristianos,
Madrid, 1986.

DESSAIN, CHARLES STEPHEN, Vida y pensamiento del cardenal Newman. Ediciones
Paulinas, Madrid, 1990.

JUAN PABLO 11, Fides et Ratio. Carta Enciclica a los Obispos de la Iglesia Catdlica
sobre las relaciones entre la fe y la razon. Paulinas, Buenos Aires, 1998 (2% edicion).

NEWMAN, JOHN HENRY, Apologia “pro vita sua”. Historia de mis ideas religiosas.
Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1977.

NEWMAN, JOHN HENRY, Esperando a Cristo. Editorial Rialp, Madrid, 1997.

NEWMAN, JOHN HENRY, Persuadido por la Verdad. Ediciones Encuentro, Madrid,
1995.

Daniel Iglesias Grezes



