Joseph Ratzinger

Elogio del cardenal Newman

Prologo de BENEDICTO XVI
ala
APOLOGIA PRO VITA SUA,
del CARDENAL NEWMAN.
Editorial Ciudadela. Madrid, 2009.



ELOGIO DEL CARDENAL NEWMAN

No me siento competente para hablar sobre la figura o el trabajo de Newman, pero tal
vez si tenga sentido decir algo sobre mi propio camino hacia Newman, en el que ciertamente
se refleja algo de la presencia de este gran teologo inglés en las luchas intelectuales y
espirituales de nuestro tiempo.

En enero de 1946, cuando empecé a estudiar Teologia en el seminario de Freising, que
por fin habia vuelto a abrir sus puertas después de la confusion de la guerra, un estudiante
mayor que yo fue nombrado prefecto de nuestro grupo, que habia empezado a trabajar en una
disertacion sobre la teologia de la conciencia de Newman, antes incluso del comienzo de la
guerra. En todos los afios de su servicio militar, no habia perdido contacto con este tema, al
que ahora volvia con renovado entusiasmo y energia.

Pronto quedamos cautivados por una amistad personal, totalmente centrados en los
grandes problemas de la filosofia y la teologia. Desde luego, Newman estaba siempre
presente. Alfred Lépple, asi se llamaba el prefecto que acabo de mencionar, public6 su
disertacion en 1952 con este titulo: Der Einzelne in der Kirche (El individuo en la Iglesia).

Para nosotros, en aquel tiempo, la ensefianza de Newman sobre la conciencia llego a
ser una base importante del personalismo teoldgico, cuyo disefio se nos ofrecia
equilibradamente. Nuestra imagen del ser humano, al igual que nuestra imagen de la Iglesia,
quedaba penetrada por este punto de partida.

Habiamos experimentado la pretension de un partido totalitario que se entendia a si
mismo como la plenitud de la historia y que negaba la conciencia del individuo. Uno de sus
lideres habia dicho: "Yo no tengo conciencia. Mi conciencia es Adolf Hitler". La apabullante
devastacion de la humanidad que vino después estaba ante nuestros 0jos.

Por eso, nos resultd liberador y esencial saber que el "nosotros" de la Iglesia no
descansa en una liquidacion de la conciencia, sino que, justo al contrario, so6lo puede
desarrollarse desde la conciencia.

Precisamente porque Newman interpretd la existencia del ser humano a partir de la
conciencia, esto es de las relaciones entre Dios y el alma, quedaba claro que este personalismo
no es individualismo, y que estar obligado por la conciencia no significa ser libre para hacer
elecciones al azar, sino que es justo al revés.

De Newman aprendimos a comprender el primado del Papa. Libertad de conciencia,
nos decia Newman, no equivale a tener derecho "a prescindir de la conciencia, a ignorar al
Legislador y Juez, a ser independiente de obligaciones invisibles".

Por tanto, la conciencia en su verdadero sentido es la piedra angular de la autoridad
papal; su poder procede de una revelaciéon que completa la conciencia natural, la cual esta
imperfectamente iluminada, y "la defensa de la ley moral y de la conciencia es su razon de
ser'.

No necesito mencionar explicitamente que esta ensefianza sobre la conciencia ha
llegado a ser cada vez mas importante para mi en el desarrollo continuo de la Iglesia y del
mundo. Veo cada vez con mas claridad como estd en el frontispicio de la biografia del
cardenal, que debe ser entendida tinicamente en conexion con el drama de su siglo, para que
de esta forma pueda hablarnos a nosotros.

Newman llegd a la conversiéon en su calidad de hombre de conciencia; fue su
conciencia la que le llevo a salir de las viejas ataduras y seguridades, conduciéndole al mundo
del catolicismo, que era algo tan dificil y extrafio para él. Pero este camino de la conciencia es



todo menos una senda de subjetividad autosuficiente: es un camino de obediencia a la verdad
objetiva.

El segundo paso en el largo viaje de Newman hacia la conversion fue la superacion de
la posicion evangélica subjetiva a favor de una comprension del cristianismo basada en la
objetividad del dogma. En esta conexion encuentro yo una formulacion, tomada de uno de sus
primeros sermones, que puede ser especialmente significativa hoy:

El verdadero cristianismo aparece (...) en la obediencia y no a través de un estado de
conciencia. Por tanto, toda la obligacion y todo el trabajo de un cristiano estd compuesto de
estas dos partes: Fe y obediencia; mirar a Jesus (Hb 2, 9) (...) y actuar segun su voluntad (...)

Pienso que estamos en peligro en estos dias al no insistir en todo esto como
debiéramos, considerando cualquier apreciacion verdadera y cuidadosa del Objeto de la fe
como esteril ortodoxia, técnica sutileza (...) y (...) convirtiendo en test de nuestro ser
religiosos si tenemos o no lo que se suele llamar un estado espiritual del corazon.

En este contexto, me parecen importantes algunas afirmaciones tomadas de The Arians
of the Fourth Century (Los arrianos del siglo IV), que pueden sonar, de primeras, mas bien
sorprendentes:

(...) detectar y aprobar el principio en el que (..) la paz se fundamenta en la
Escritura; someterse al dictado de la verdad en cuanto tal como principal autoridad en
materias de conducta politica y privada; comprender (...) que el entusiasmo es prioritario en
la sucesion de las gracias cristianas con respecto a la benevolencia.

Para mi resulta siempre fascinante ver y considerar hasta qué punto en este camino, y
solo en ¢l, a través del compromiso con la verdad, con Dios, recibe la conciencia su rango, su
dignidad y fortaleza.

En este contexto me gustaria afiadir solamente una afirmacion tomada de la Apologia,
que muestra el realismo en esta idea de la persona y de la Iglesia: "Los movimientos vivos no
surgen de los comités".

Querria volver muy brevemente al hilo autobiografico. Cuando prosegui mis estudios
en Munich el afio 1947, me encontré con un buen lector y entusiasta seguidor de Newman en
el tedlogo de Fundamental, Gottlieb Sohngen, que fue mi verdadero maestro de teologia. El
nos inicié en Granmmar of Assent y, al hacerlo, a una forma o manera especial de certeza en
el conocimiento religioso.

Mas profunda todavia fue para mi la contribucién que publicé Heinrich Fries con
motivo del jubileo de Calcedonia. Alli encontré acceso a la ensefianza de Newman sobre el
desarrollo de la doctrina, que yo contemplo, junto a su doctrina sobre la conciencia, como su
contribucion mas decisiva a la renovacion de la teologia.

Con esto, puso en nuestras manos la llave para construir un pensamiento historico en
el seno de la teologia, o todavia mucho mas: nos ensefi6 a pensar histéricamente en teologia, y
asi, a reconocer la identidad de la fe en todos los desarrollos.

En este momento, tengo que dejar de profundizar en estas ideas. Me parece que el
punto de partida de Newman, también en la teologia moderna, no ha sido todavia plenamente
valorado. En ¢l se encuentran escondidas posibilidades llenas de futuro que esperan un
posterior desarrollo.

Me gustaria ahora referirme de nuevo a los presupuestos biograficos de este concepto.

Es sabido como la reflexion en profundidad de Newman sobre las ideas del desarrollo
influy6 en su camino al catolicismo. Pero no se trata simplemente de una cuestion sobre unas
ideas que se descubren. En el concepto de desarrollo juega su papel la propia vida de
Newman. Creo que esto se me hizo patente en esas palabras suyas bien conocidas: "Vivir es
cambiar, y ser perfecto es haber cambiado con frecuencia".



Durante toda su vida, Newman fue una persona en permanente estado de conversion,
una persona en permanente trance de transformacion, y por eso siempre permanecio y llego a
ser cada vez mas ¢l mismo.

En este punto, viene a mi mente la figura de San Agustin, con el que Newman estaba
tan unido. Cuando Agustin se convirti6 en el jardin Cassiciacum, comprendié su conversion
de acuerdo con el sistema del respetable maestro Plotino y de los filésofos neoplaténicos. El
pensé que su pasada vida pecadora quedaria ahora definitivamente zanjada; desde ahora, en el
convertido se daria algo totalmente nuevo y diferente y su posterior viaje seria una firme
escalada hacia cumbres cada vez mas puras de cercania a Dios.

Era algo parecido a lo que describiéo Gregorio de Nisa en su Ascension de Moisés:
Igual que los cuerpos, después de haber recibido un primer empujon hacia abajo, caen sin
esfuerzo a las profundidades a una velocidad cada vez mayor, asi, por el contrario, el alma
que se ha desprendido de las pasiones terrenales se eleva en un movimiento rapido hacia
arriba (...) superandose a si misma de manera constante en un vuelo firme hacia las alturas.

La experiencia real de Agustin fue diferente. El tuvo que aprender que ser cristiano es
siempre un viaje dificil lleno de alturas y profundidades.

La imagen del ascensus queda cambiada por la del iter, cuyo pesado cansancio se ve
iluminado y fortalecido por momentos de luz que podemos recibir ahora y entonces. La
conversion es el iter, es decir, el camino de toda una vida. Y la fe es siempre "desarrollo", y
precisamente de esta manera es la madurez del alma en la verdad, en Dios, que es mas intimo
a nosotros de lo que somos nosotros mismos.

En la idea de "desarrollo", Newman ha escrito su propia experiencia de una conversion
nunca acabada, y ha interpretado para nosotros no sélo el camino de la doctrina cristiana, sino
el de la vida cristiana.

La caracteristica de todo gran Doctor de la Iglesia, me parece, es que ensefia no solo
mediante su pensamiento y su palabra, sino también con su vida, porque dentro de ¢él,
pensamiento y vida se funden y se definen mutuamente. Si esto es asi, entonces Newman
pertenece a los grandes maestros de la Iglesia, porque toca nuestros corazones y al mismo
tiempo ilumina nuestro pensamiento.

Roma, 28 de abril de 1990



