LA COMUNITAT BENEDICTINA MODEL DE LA COMUNITAT FELIPONA

La Regla de Sant Benet mai ha estat un document arqueologic, ha estat
continuament reinterpretat en la vida de les comunitats. I no hi ha dubte que Sant Felip
Neri, tot 1 no voler deixar establerta cap regla pels seus fills, ja que sempre defugia
qualsevol norma, tingué molt present la manera d’entendre la vida de comunitat al mode
benedicti. L’estil 1 el missatge de Felip Neri van ser molt lliures, manifestant un cert
escepticisme, mai menyspreu, pel que fa a tot el que era institucional i excessivament
estructurat, malgrat la seva perfectissima obediéncia, no servilisme, a 1’autoritat
legitima. I és d’aquesta manera que I’Oratori ha retingut una gran llibertat i
espontaneitat, dificil de determinar i menys d’encasellar. Hom ha dit que 1’Oratori
representa en 1’Església el maxim d’esperit en el minim cos o estructura.

En el nostre mén semisecularitzat, moralment confus i culturalment diversificat,
tot 1 la globalitzacid, la forma de vida comunitaria de Sant Benet i la de Sant Felip Neri
que tants punts en comu té amb ’anterior, poden ser un far per a la vida comuna; perque
aquella estructura proposada al segle VI i1 seguida al XVI pot ser adaptada a les
necessitats de la més ampla comunitat cristiana. Tinc present la recomanacio6 del concili
Vatica II sobre la vida en comu entre els preveres i la ponderacié que en fa de les seves
virtualitats, sobretot per les circumstancies actuals en qué ha de viure el sacerdot, pel
risc d’aillament 1 soledat. I exhorta a la fraternitat entre ells, no només per raons
pastorals 1 psicologiques, sind també per raons teologiques i testimonials, “per tal que
el mén cregui” (Jo 17, 20)'. Aquestes directrius del Vatica II han estat plasmades en la
normativa del Codi de dret canonic actual i en altres documents posteriors al concili,
com, per exemple, en I’Exhortacid Apostolica Pastores dabo vobis, on es recomanen les
associacions sacerdotals’. El que el concili i els documents posteriors recomanen, Felip
Neri, guiat en tot per I’Esperit, ho va intuir i ho va posar en practica, avangant-se
d’aquesta manera als temps.

També sant Benet entén que la comunitat ha de tenir una vida productiva, en el
sentit propi de I’economia o en el més ample de la pastoral i el testimoni “per tal que el
mon cregui”, perque altrament deixaria d’existir. El monestir no ha de dependre de
quelcom divers del treball dels seus membres 1 dona per descomptat que tots estan
compromesos a sostenir la vida comuna. No és perque si que la seva Regla presenta una
jornada acuradament estructurada, un ritme que compren treball, estudi 1 pregaria.

Per la seva part, “els deures ordinaris d’un pare de l’Oratori —puntualitza
Newman— son el ministeri de la paraula i dels sagraments, és a dir, el servei de [’altar,
del confessonari, de la trona. Aquests deures, tanmateix, no son els que li ocupen tot el

' CONCILI VATICA II, Decret sobre la vida i el ministeri dels preveres. n. 8: “Els preveres,

constituits per 1'Ordenacio en [’Orde del presbiterat, estan units entre ells per l'intima fraternitat
sacramental... Tots van d’acord a un mateix fi: l’edificacio del Cos de Crist... A més, cal fomentar entre
els preveres una mena de vida comunitaria o alguna connexio de vida... a fi d’ajudar-se miituament en el
conreu de la vida espiritual i intel-lectual, de cooperar d’una manera més adient en el ministeri, i
d’alliberar-se dels perills que poden trobar-se en la solitud. Un exemple d’aquesta connexio de vida pot
ser la vida en comuii, alla on sigui possible; o bé participar d 'una mateixa taula...”.

I encara més, al n. 17 diu: “Son convidats a abragar la pobresa voluntaria que palesara més la
seva semblanga amb Crist i els fara més disponibles per a acomplir el sant ministeri... Una certa
comunitat de béns materials, semblantment a la comunitat de béns lloada en la historia de I’Església
primitiva (Ac 2, 42-47), és un cami excel-lent per facilitar la caritat pastoral; és un estil de vida que fa
possible als preveres de practicar l’esperit de pobresa aconsellat per Crist...que evitin tot el que podria,
d’una manera o altra, allunyar els pobres,; que rebutgin, més encara que els altres deixebles de Crist,
tota aparenca de vanitat en allo que els pertany...".

? Cf. Cn. 278, 2; o bé: Pastores..., n. 29.



temps, com és clar observant la gran importancia que es dona en la vida de diversos
pares al fet que tenen un temps lliure per a ells, que han dedicat a la literatura, a les
ciéncies o a les arts. Es a dir, ha hagut una gran flexibilitat i respecte per les aptituds i
vocacio particular de cadascu. Les Constitucions de la Congregacio de [’Oratori son
particularment elastiques en relacio amb [’apostolat dels seus membres.

Encara més, ha estat una caracteristica propia felipona l’admetre la recerca de
la cultura, de !’art i de la ciencia en aquells membres els talents dels quals son
orientats vers aquella direccio, sempre, s’ enten, que aquella cultura sigui dirigida sols
a la gloria de Déu i al bé de les animes, finalitats aquestes del ministeri sacerdotal .

Alguna vegada també s’ha volgut definir el pare oratoria com a confessor o
“guia de consciéncies”... Sobretot ha d’estar consagrat al ministeri de la paraula, al
mode i estil familiar que crida a la conversio i crea comunitat.

La comunitat tenia summa importancia per sant Felip Neri. “Pot dir-se —observa
Newman— que la comunitat com a tal contenia, segons ell, tot el que altres intentaren
aconseguir amb regles i vots. La comunitat, com [’entenia sant Felip, no és una pensio
sacerdotal, una convergencia d’amics pietosos amb més o menys aficions apostoliques
semblants, sino una familia, el niu, la propia llar... Com a comunitat no és desitjable
que sigui petita, pero tampoc que la formin un nombre gaire gran d’individus. En
aquest cas, tindria el perill de convertir-se en “organitzacio”, més que no pas en
organisme i nucli familiar espiritual.

En [’Oratori, com en els monestirs de clausura, el qui és admes ha de romandre
en la casa fins a la mort, sense trasllats, ni tan sols a d’altres Oratoris, a no ser en
algun cas excepcional, d’ajuda i d’acord comu. Una casa de |’'Oratori amb massa
membres no permetria reproduir facilment [’ambient i el coneixement huma i fratern
entre els que el formen’”.

La perfecci6 propia de la Congregaci6 de I’Oratori rau en la vida comuna.
“Viure en comunitat consisteix en formar un sol cos, de tal manera que s’actui i els
individus siguin considerats com una sola persona. Un Oratori és una individualitat. Té
un sol voler i una sola accié. Es obvi, tanmateix, que una unié aital de voluntats,
d’anims, d’opinions i de conducta no pot aconseguir-se sense considerables
concessions del judici personal per part de cada un dels membres de la comunitat. Es
una conformitat no accidental ni natural, sino expressament sobrenatural i de domini
d’un mateix. Es l’expressié i la practica d’un gran consell que comporta una gran
santificacio, segons una maxima que ha esdevingut un proverbi en [’Oratori: “Vita
communis mortificatio maxima”(...) és rica en abnegacio (...) i index especial de la
seva vocacio i instrument especial de la seva perfeccio. I és que no tothom té el do de
saber viure amb altres. No tota anima santa, no tot bon prevere secular sap viure en
comunitat.

La conformitat a la Congregacio, i una submissio amorosa als seus dons i al seu
esperit és el tot per a un pare de [’Oratori i ocupa el lloc de tots els altres consells
evangelics. Diu el P. Consolini: “Qui desitja viure al seu aire, no €s bo per a la
congregacio”.

La vida comuna familiar afavoreix la practica de moltes virtuts, la primera, que
engloba moltes altres, és la perseveranca en la vocacio a la qual un dia hom ha estat
cridat, un cop per sempre; la humilitat, la caritat, la pobresa, [’esperit de comprensio i

d’ajut fratern. I, fora de I’ambit intern, de cara als fidels, el millor servei espiritual .

3 Cf. NEWMAN, J.H., The Oratorian. Dublin 1856.
4 Cf. NEWMAN, J.H., The Oratorian. Dublin 1856.
5 Cf. NEWMAN, J.H., The Oratorian. Dublin 1856. Cartes 4 1 5.



Per sant Felip Neri, la pobresa i I’obediéncia, com també la castedat, han de ser
sempre expressié de I’amor d’un cor pobre i humil, sempre en conversié o continua
tensié vers Déu. Tant 1’accid apostolica com la propia vida familiar han de ser els
fonaments. Es més, no s’ha d’admetre mai la incompatibilitat en la practica d’ambdues’.

Heus aci el carisma de 1’Oratori!: ésser una familia i viure com a tal, supeditant
tota la resta a aquest ideal i vocacid, que és ja mitja d’evangelitzacio. Es veritat que
I’Oratori no té la seva finalitat en si mateix, com un monestir, sind en 1’apostolat a favor
del proisme. La seva caritat pastoral, com recorda el concili Vatica II a tots els preveres,
ha d’ajudar ’oratoria a la seva santificacid personal.

Tot i la llibertat, doncs, que deixa Sant Felip Neri a cadascun dels membres de la
seva familia, aquesta s’ha de mantenir, en tots els aspectes, com els monjos al monestir,
del treball de tots i cadascun dels seus components. No oblidem, perd, que la primera
manera de viure la pobresa en 1’Oratori €s amb el propi treball, “deixant Déu per Déu”
les vegades que convingui. Recordem aquell cas quan un pare allargava massa les
practiques de pietat, mentre els altres feien feines manuals que urgien, i el Pare Felip li
envia un germa amb un davantal i, posant-I’hi al coll, li digué: “Convé treballar també
deixant Déu per Déu”.

Pero el treball no ho és tot. La comunitat-monestir, la comunitat-familia, ha de
ser un ambient en que els éssers humans puguin créixer mentalment i espiritualment, i
per tant on necessiten temps per reflexionar. Per aixd ’aspecte central i significatiu
d’aquest estil de vida comuna ha de ser el retorn continu a la lloanga de Déu, ja per la
pregaria individual, per la pregaria comuna o servint Déu en els germans.

El treball és una cosa seriosa i necessaria, perd no ho és tot. Tots han de
treballar, perd cadasct segons les diverses condicions i capacitats, ho estableix la Regla
benedictina’ i ho respecta i recomana Sant Felip Neri amb I’elasticitat de 1’apostolat de
cadascu; tanmateix, cal treballar també per sobreviure, sense avergonyir-se’n de
comprometre’s en coses fonamentals. No es tracta de ser un productor o un mosso. La
ment i el cor han de ser tan conscients de si mateix com apartats de si mateix i adrecats
vers Déu que ha de ser en tot lloat. Per aixo el treball ha de permetre que jo creixi en
autoconsciéncia, una major consciencia de la joia a la preséncia de Déu. La llibertat dels
oratorians i I’equilibri del ritme de la jornada benedictina han d’ajudar a esdevenir
conscient d’estar avangant en tot vers Déu; perque com deia Sant Felip Neri: “Aquell
que desitja una altra cosa que Jesucrist, no sap pas el que desitja; el que demana
quelcom que no sigui Jesucrist, no sap pas el que demana; i el que treballa per un altre
que no sigui Jesucrist, no sap pas el que fa”.

Actualment en el context social que vivim, tant el treball com el temps lliure
semblen menysvalorats. El treball ocupa les vint-i-quatre hores del dia. O produim o
estem entretinguts per una amplia induastria que presumeix de congixer els nostres desigs
abans que els expressem 1 ens fa passius sota molts aspectes; ;no és aquest el missatge
de la publicitat? Aixo provoca dany en la vida de qualsevol familia i en la vida de
I’anima. Una cultura auténtica, una vida de familia a 1’estil benedicti o felip6d, demana
ritmes d’activitat i de repos. No ens podem acontentar vivint en un cicle que alterna
produccio i entreteniment. La nostra vida ha de ser el context en que es permet créixer a
la memoria, a la intel-ligéncia i a I’amor. Les nostres comunitats necessiten ser un
ambient huma que afavoreixi 1’habit de la introspeccio 1 ofereixi la possibilitat de
coneixer-se un mateix, un ambient en el qual madurin tant la imaginacid com
I’intel-lecte, per con¢ixer i servir millor Déu en els germans.

 Cf. Constitucions. nn. 1001 101.
" Cf. c. 48.



I no oblidem que I’estudi, la “lectio divina”, el “tracte familiar” de la Paraula ens
porta a aquest autoconeixement, a la humilitat i al creixement de la santedat, ens porta a
descobrir cada vegada més que som fets a imatge de Déu, mortals i fragils, subjectes a
les temptacions i a la fatiga i tanmateix amb possibilitat de madurar, amb la gracia de
Déu, en la direcci6 del servei. L’estudi, en general, és una activitat que sosté un
particular tipus de maduresa humana i1 d’autoconsciéncia davant Déu. 1 d’aci
emergeixen la pregaria i la lloanga. I amb ambdues una correcta autoconsciéncia ens
allibera d’absorbir-nos en nosaltres mateixos, perque ens mostra el génere d’éssers que
som i el fi per al qual hem estat creats: la fruici6 de Déu.

La nostra vida comunitaria ens ha d’ajudar a aprendre a veure el moén, que en
certa manera realment ens pertany a través de la nostra intel-ligéncia i el nostre treball,
com allo que ha de ser també contemplat amb plaer i no sols usat per a la nostra
comoditat. La nostra vida comunitaria ens ha de possibilitar de prendre les distancies de
formes instintives d’autoproteccio, ens ha de fer capagos d’adorar Déu o de tenir
compassid pels necessitats, perqué¢ ens fa prendre consciéncia del que som: éssers
mortals, interdependents, creats per ’amor i per a ’amor.

Sant Benet deixa entreveure en la seva Regla la seva preocupacié per les
qiiestions practiques de la vida comuna. Aixi, per exemple, en parlar de 1’obediéncia®,
no ¢s la submissio del deixeble al mestre, sin6 la practica continua de la disponibilitat a
suspendre la voluntat o la percepci6é purament individuals amb la finalitat de descobrir
la voluntat de Déu en la vida comuna de la comunitat. L’abat, doncs, ha de discernir les
necessitats 1 la vocacid comuna de la comunitat. Potser sorprén el que podriem
anomenar ‘“efecte mirall” referent a l’obediéncia: 1’abat ha d’escoltar i observar
atentament les exigéncies i els dons especifics de cada membre de la comunitat’.
L’obediéncia és deguda al qui és cridat a una observanga exemplar de la mateixa
Regla'®, pero també a una mena d’“obediéncia” a cada germa. I si ’obediéncia és fer
callar la voluntat purament individual, I’abat ha de ser sobretot un model d’aixo, ha de
cercar ’objectiu immens i indefinit d’una vida comuna en la qual cadascu pot
reconeixer el propi bé i la propia plena realitzacié en la vida que comparteix i en la
reciproca dependéncia.

També Sant Felip Neri sembla seguir I’exemple de Sant Benet pel que fa aquest
aspecte: la importancia la té la comunitat i el Preposit, pels de fora, anomenat “pare”
pels de casa, per significar el caracter de familia, és a 1’Oratori “primus inter pares”,
amb facultat fonamentalment executiva i vincle d’uni6; com a germa gran ha de donar
exemple i estimular tots en la tasca comuna i obres propies de la Congregacio''. I ell
mateix ha d’obeir també la Comunitat i les seves decisions preses en la Congregacid
General, que és la que té el maxim poder decisori per a coses importants.

Ni pels benedictins ni pels felipons la comunitat és de cap manera una unitat
dominada per la voluntat d’un individu, per fortes que puguin ser les imposicions a
sotmetre a I’autoritat. Per uns i altres 1’autoritat ha de cercar estar atenta a la diversitat
de caracter i d’experiéncies presents al si de la comunitat; evitant adhuc la minima
aparenca d’una autoritat solitiria destinada a assolir objectius individuals'>. Aixi, per
exemple, conegut és I’advertiment de Sant Benet a recordar que ““el Senyor sovint revela
al més jove alld que és millor”". O potser més significatiu és el fet que la disciplina de

$Cf.c.5.

9 Cf. c.2,31-32.

0 Cf. ¢. 65.

"' Cf. Constitucions. nn. 6. 21 23, *4. 35.
2Cf. RB, cc. 211 65.

Bt e 3.



la comunitat no suposa I’existéncia d’un ordre “natural” de precedéncia, establert en el
moén extern, que dicta la mesura en qué cadascti ha de ser pres seriosament en la
comunitat. L’ancianitat'® és determinada fent referéncia a la data d’entrada. Es
I’amplitud de la propia implicacié en la vida comunitaria que defineix la propia posicio i
no un criteri exterior (riquesa, status social o grau d’instruccid) i ni tan sols 1’edat
cronologica. El compromis en la comunitat és el fonament sobre el qual es basa el dret a
ser escoltats.

El que compta sempre ¢s el bé comu i tota diversa perspectiva individual pot ser
posada en discussio. Hom refusa qualsevol competicié per al domini d’una persona o
d’un grup. L’autoritat, no I’abat o el preposit, consisteix a trobar un acord entre una
varietat de dons per sostenir una societat en la qual tots treballen per permetre a cadascu
de realitzar-se plenament i d’assolir la santedat. L’abat al monestir i el “primus inter
pares” a la congregacid, com ja he insinuat poc més amunt parlant d’aquest darrer, han
d’inspirar confianga per la manera exemplar en que viuen els valors fonamentals de la
comunitat i per la seva capacitat d’implicar i de respectar les diverses preocupacions i
necessitats de tots els membres de la comunitat. El monestir benedicti i la congregacid
felipona, tot i que en aquest cas I’autoritat maxima la té la mateixa comunitat reunida en
congregacid general, procurant la coheréncia i la reciproca comprensio, es caracteritzen
en la manera en que 1’autoritat reflexiona i escolta i pel fet de tenir sempre i tnicament a
la ment la identitat col-lectiva, en qu¢ arriben a reconeixer-se i de que arriben a confiar-
se aquells per als quals I’autoritat actua.

La legitima autoritat demana 1’obediéncia només en la mesura en que la practica:
obediéncia a la llei-Regla i obediencia a la llei-Amor, en el sentit més ample d’atenci6 a
les particularitats de les persones i de les situacions.

Aix0 significa que es requereix sinceritat, capacitat d’autocritica i transparéncia
per cercar de manera creativa allo que hi ha a la base de 1’ordre del dia de cada grup. La
comunitat, sempre compromis amb [’altre, és el desenvolupament d’una relacié que no
és ni un estatic cara a cara ni una competicid, sindé una interaccid que produeix una
mena de llenguatge o una visid6 comuns, que no haurien pogut ser definits abans de
trobar-se 1 viure en comu.

Per descomptat, doncs, cada membre dels que formen la comunitat ha de
participar activament en el treball comt per bé de la vida familiar. Hom demana a
cadascll una participacid positiva i especifica en el sosteniment de la propia vida i es
concedeix a cadasct la dignitat de la responsabilitat per a aquesta vida, en cada minim
detall. La comunitat no pot ser un lloc on alguns viuen a costa dels altres o en el qual es
pensa que alguns no tenen res a oferir i sén simples jubilats o necessitats de caritat o
hostes d’una pensi6. La comunitat es caracteritza per un clar compromis a lliurar
I’especifica contribucié de cada pargoner i no parlem Unicament pel que fa a recursos
economics perque son molts 1 diversos els talents que cadasct ha rebut per fer-los
fructificar; el compromis implica tot tipus d’intercanvi dels diversos recursos.

Ni Sant Benet, en la seva humana Regla, ni Sant Felip Neri, amb la seva
bonhomia, acceptaven una comunitat dividida entre membres actius i membres passius.
Sant Benet deia que la passivitat imposada és perjudicial per a I’anima. I conegut ¢s allo
que deia Sant Felip Neri: “No romangueu mai ociosos” o també: “Mai podrem arribar a
la vida contemplativa, si abans no ens exercitem en la vida activa” o bé allo altre de:
“Felicos vosaltres, joves, perqué¢ encara teniu temps de fer el bé”. A més, servir la
comunitat, participar a la vida comuna ¢és també la seguretat que ningt no sofrira sol o
sera ignorat.

" Cf. ¢. 63.



Es per aixd que ambdos sants es proposen, un manifestant clarament la seva
voluntat i Daltre potser sense ser tan explicit, una construccid de vida comuna
“espiritualment creible”, perque les prioritats materials 1 practiques asseguren o
sostenen la llibertat espiritual que fonamenta en definitiva totes les altres realitats. Sant
Benet i Sant Felip Neri, cadasct en el seu context historic, un al segle VI i I’altre al
XVI, no es proposen salvar la civilitzacid, sin6 simplement definir des de dins els
elements d’un cert tipus de civilitzacid. El monjos de Sant Benet van ser creadors de
comunitats abans de ser bibliotecaris. Els fills de Sant Felip Neri son membres d’una
familia, 1’Oratori, abans que un equip de pastoral, com els que han proliferat en els
darrers temps; allo que els identifica en I’Església no és un treball pastoral com a tal o
un exercir els ministeris sense més, sind6 una concreta i especifica vocacio, que no
tothom té: per aixo diuen les Constitucions: “per la seva condicio familiar és quasi com
si haguessin nascut per a la Congregacié”".

La centralitat del servei mutu, de I’atenci6 als dons especifics de cadascu en
profit de tots i especialment de la conviccid que hem estat fets per a la joia
contemplativa és fonamentalment I’antropologia del Nou Testament. La vida comuna,
tal com la volen Sant Benet i Sant Felip Neri, ha de ser un reflex d’alldo que ha estat
revelat en Jests i la seva proximitat fraterna a les caracteristiques propies dels éssers
humans. Sospesant el treball interior i exterior, cercant I’autoconsciencia i la dilatacio
del cor, en ambdues maneres d’entendre a vida comuna hom pot observar un refis a
contraposar els deures envers Déu i els deures envers la comunitat en el limitat nombre
d’hores de la jornada i alhora un refis a privilegiar els dotats i els eloqiients, els
“professionals”. Sols cal recordar, en el cas de Sant Felip Neri, tot i ’estimacié que
sentia per ell, el tracte que tenia amb el Cardenal César Baronio, el gran historiador,
primer successor d’ell, ocupant-se sobretot de la seva humilitat i provant-lo amb durs
exercicis de mortificaci6 interior, dels quals Baronio se’n surt amb gran llibertat
d’esperit. I és que la comunitat tampoc no pot sobreviure sense fer espai a una certa
exploracio del que és la identitat humana.

Les comunitats, en les quals han de compenetrar-se produccio, reflexio i joia,
seguint el carisma prop de llurs fundadors, en I’esfera publica han de donar
testimoniatge de les possibilitats del transcendent. En aquest sentit podem dir que els
sants patrons existeixen no per ser benévoles mascotes; siné que soén donats als grups i
als individus per tenir amics facilment identificables en la companyia del cel, que donin
una particular direcci6 i forga als reptes de I’Evangeli. Necessitem redescobrir Sant
Benet, patr6 d’Europa, i Sant Felip Neri, patr6 de Roma, ambdoés fills d’¢poques
incertes i caotiques perque en el context del nostre moén poden ser una orientacid per al
futur'.

P. Ferran Colas Peiro, C.O:

IS Cf. Constitucions. n. 57.

16 cf. CARRIQUIRY, G., La reconstruccion de la persona y la sociedad en los albores del tercer
milenio a la luz del magisterio de Juan Pablo II. Instituto Mexicano de Doctrina Social Cristiana, p. 11ss.
Ciudad de México, 1999. I també: CARRIQUIRY, G., Promover el Oratorio como un estilo de vida en la
Iglesia. Manuscrit. O encara: COLAS PEIRO, F., Felipe Neri, un instrumento de Dios para la Iglesia de su
tiempo y la de hoy; en “Vida Religiosa” n. 14, vol. 85 (Diciembre 1998), pp. 428-438. Misioneros Hijos
del corazén de Maria. Madrid.



Sant Benet Sant Felip Neri

Regla — viscuda Viure lliurement en el mén
Intimitat amb Déu Ell hi és en laltre
Obediéncia Llibertat

No tenir res de propi Propietat privada

Viure conscient que no tens Viure amb consciéncia de pobresa
necessitat de res (no tenir res)
v
Per la Comunitat\
Cenagbitisme Familia
“monacos”, pero germans germans que fan comunitat
v
Abat, pare de monjos ¢——— Amor fratern ———p Preposit, “primus inter pares”
/ Pregaria \

El monjo tancat prega El felipo es tanca en la pregaria

per al mon en comunitat / per treballar per al mén
pero Individualment i en pero
l Comunitat i
Acollir I’hoste és acollir Crist Sempre porta oberta per acollir
sobretot els més frégils\ / sobretot els més fragils
Humilitat

Necessitat de sentir-se salvat

Acceptacio d’un mateix —® Configuracié amb Crist €——Acceptacid d’un mateix

en Comunitat / apostolat en Familia / apostolat
Déu < > Germa » > Déu
per opediéncia per llibertat
sense orgull sense orgull
carrecs iguals

/

Amor fratern — Servei



