
PER UNA MILLOR 

CORRESPONSABILITAT 
 

Carta als cristians de Gràcia 
 

 
 

 

 

 

P. Ferran Colás Peiró, C.O. 

Prepòsit de l’Oratori de Sant Felip Neri de Gràcia 
 



1 

 

Estimats tots en el ministeri: germans preveres, diaques, religiosos, religioses, laics i 

laiques de l’arxiprestat de Gràcia: gràcia a vosaltres i pau de part de Déu, Pare nostre, i 

de Jesucrist, el seu Fill, en veritat i amor. 

 

 

Vocació i missió dels laics en l’Església i en el món 

 

 Quan es va fundar l’Oratori de Gràcia fou per ajudar la tasca pastoral i 

d’evangelització de les tres parròquies que existien aleshores a la vila (Verge de Gràcia i 

Sant Josep, Santa Maria i Sant Joan), fidels a aquest objectiu al llarg de la nostra història 

i seguint en aquesta mateixa línia, crec oportú fer-vos a mans aquest document que no 

tracta res de nou, sinó un recordar el que ja vaig exposar en una assemblea parroquial, 

essent jo a la parròquia de Corpus Christi, pels volts de 1986, i que després fou publicat 

en un suplement del Ressò de la parròquia de Sant Joan Bta. de Gràcia, amb motiu de la 

Visita Pastoral de 1998
1
, i afegint alguna cosa sobre la corresponsabilitat dels laics en el 

pensament de Sant Felip Neri i en l’Oratori
2
.  El tema, pres del sínode de bisbes de 

1986: vocació  i missió dels laics en l’Església i en el món –i més concretament a 

l’arxiprestat–, penso sempre és actual i alhora que cal anar replantejant segons avança el 

temps i enfront dels nous reptes diocesans i de la nostra societat. 

 

 

Què diu el Magisteri? 

 

 Al Concili Vaticà II, un gran do de Déu que féu a l’Església, ja es tractà sobre la 

naturalesa, la dignitat espiritual, la missió, la responsabilitat dels laics en l’Església i en 

el món. Així ho testimonien els diversos documents; per exemple: La Constitució 

Lumen Gentium desenrotlla el seu ensenyament sobre els laics en el context del Poble 

de Déu; “els laics”, diu, “són els fidels que, després d’haver estat incorporats al Crist pel 

baptisme, i associats al Poble de Déu, i, a llur manera, fets participants de la funció 

sacerdotal, profètica i reial del Crist, exerceixen per la seva banda la missió confiada al 

poble cristià tot sencer”. El Decret Apostolicam Actuositatem subratlla entre altres coses 

la participació activa i responsable dels laics en la missió salvífica de 1’Església com a 

“pròpia i absolutament necessària”. El Decret Ad Gentes assenyala la importància, o 

millor el paper irreemplaçable dels laics en 1’activitat missionera de 1’Església. I la 

Constitució Gaudium et Spes situa el compromís dels laics com el moment significatiu i 

decisiu de les relacions de l’Església amb el món d’avui. 

  

 Cal dir que la doctrina del Vaticà II ha estat represa, continuada i desenvolupada 

els anys següents pel magisteri de 1’Església, tant pels Papes com pels Bisbes: els 

ensenyaments de Pau VI i de Joan Pau II, els diversos Sínodes
3
, el nou Codi de Dret 

Canònic, el Catecisme de 1’Església Catòlica, fins al nostre mateix Concili Provincial o, 

                                                 
1
  Cf. Suplement Visita Pastoral; a “Ressò”, núm. 398 (Gener 1998). 

2
  Extret de la conferència, pronunciada l’any 2000 a Roma, en el Congrés General de la Confederació de 

l’Oratori de Sant Felip Neri, pel Dr., aleshores sotssecretari del Consell Pontifici pels Laics, CARRIQUIRY 

LECOUR, GUZMÁN M., L’Oratori en la missió de l’Església a l’alba del tercer mil·lenni. 
3
 El de 1971 sobre la Justícia en el món i sobre el Sacerdoci ministerial; el de 1974, sobre 

l’evangelització; el de 1977, sobre la Catequesi; el de 1980 que presenta la família com la forma primera 

i fonamental de vocació i de missió secular de l’Església; el de 1983, sobre la Reconciliació cristiana; el 

de 1986 que porta per títol precisament Vocació i missió dels laics en l’Església i en el món, vint anys 

després del Concili Vaticà II. 



2 

 

més actualment, el Pla Pastoral Diocesà de l’Arquebisbat de Barcelona... mostren una 

riquesa impressionant sobre la missió dels laics. 

  

 

Sant Felip Neri i l’Oratori: dignificació i formació dels fidels laics 

  

 És efectivament sorprenent constatar que en el mateix mètode de l’Oratori es 

concentrin precioses indicacions de participació, corresponsabilitat i formació dels laics 

que conserven encara avui la seva més plena actualitat i desafiament. No es tracta 

només de recordar al Felip que viu la seva fe com a laic, que és partícip de “confraries”  

–les “comunitats eclesials de base” d’ahir!–, que essent laic va rebre el gran do de 

l’Esperit en aquella “nit de foc”, que només per obediència accepta ser ordenat sacerdot, 

que surt a l’encontre de les persones en els llocs més “laïcals” de convivència, com els 

carrers, places, cases i negocis de la ciutat
4
. Més important encara és tenir present com 

es va perfilant la seva gran intuïció pedagògica. Tarugi evoca, de forma suggestiva, les 

reunions del primer “cenacle” en la cel·la del Pare, després en les golfes sobre 

l’església: “Aquest nostre oratori de Roma no va néixer d’un pensament o d’una 

intenció humanes! Nasqué de les necessitats dels qui anaven a confessar-se i volien 

aprendre diverses coses útils als principiants en el camí de l’Esperit (...). I com que 

només hi havia un pare, ell no podia fer-ho tot”
5
. Hom no els podia deixar sols, aïllats. 

Felip es va adonar que calia anar més enllà de la simple pràctica sagramental i de la 

direcció espiritual, sense abandonar-les sens dubte, sinó més aviat integrant-les 

persuasivament en el marc d’una forma comunitària de trobada, de diàleg, 

d’aprenentatge que superés els límits dels bons propòsits suggerits pel confessor i oferís 

una nova i ulterior possibilitat de vinculació, de sentit de pertinença eclesial, de 

creixement cristià, de verificació de la fe en l’experiència i en la intel·ligència de la 

persona, d’unitat de fe i de vida, de fe i cultura, de fe i caritat. “Aquelles reunions eren 

(...) com una mena de direcció espiritual col·lectiva, de manera que hom superava el risc 

del subjectivisme sentimental, aïllant i egoista”
6
. Sabem que l’estructura completa de 

l’Oratori ha estat dibuixada en les seves línies essencials i fins en els seus detalls per 

moltes memòries, entre les quals destaca el breu text de Baronio: De originis Oratorii. 

En realitat, “ha estat per voler de Déu que s’hagi renovat en els nostres temps –escrivia 

Baronio–, a Roma, segons el model de les reunions apostòliques, l’edificant pràctica de 

conversar familiarment sobre les coses de Déu i comentar amb sermons senzills les 

seves paraules. Aquesta ha estat l’obra del Reverend Pare Felip Neri, florentí, que com 

hàbil arquitecte va posar els seus fonaments. S’organitzà de manera que quasi cada dia 

aquells que desitjaven la perfecció cristiana acudien a l’Oratori”
7
.  

 

 L’Oratori no és un curs ni d’exegesi bíblica, ni de catequesi, ni de doctrina (no 

mancaven escoles i càtedres a Roma...). És anar xopant la vida amb el flux viu de la 

novetat cristiana que ve de la seva tradició i abraça totes les dimensions de l’existència i 

de la convivència. El seu mateix estil és ben “laïcal”: un esperit de família, res de 

retòrica, senzillesa, alegria i simpatia en l’amistat, bona dosi d’humor, la participació 

oberta i la llibertat valoritzada –no hi ha estatuts ni inscripcions–, un diàleg de 360 graus 

sobre temes diversos d’especial interès, l’absència d’un programa i un temps molt 

                                                 
4
 Diputació permanent de la Confederació de l’Oratori, Instrumentum laboris. Roma 2000. n. 5. 

5
 TREVOR, M., San Felipe Neri... p. 91. 

6
 Oratori d’Albacete, San Felipe Neri. La figura, el espíritu y la obra. p. 132. México 1998. 

7
 Itinerari espiritual. p. 17. 



3 

 

determinats... i la seva extraversió en els extraordinaris “oratoris a l’obert”, “passeigs de 

la fe” i “visita a les set esglésies” pels itineraris de la tradició i la convivència romanes. 

La familiaritat quotidiana amb la qual es comparteix i s’assaboreix la Paraula de Déu, 

perquè “penetri” i “canviï” la vida, és fonamental per a la formació cristiana –“les coses 

de la divina Escriptura, deia Felip, s’aprenen més amb l’oració que amb l’estudi”
8
–. La 

importància donada a la història de l’Església, les contínues referències al testimoni dels 

màrtirs, els escrits patrístics, a la vida dels sants, és senyal evident de com aquesta 

formació anava incorporant progressivament precioses riqueses de la gran tradició 

catòlica. És inclosa també la introducció de les persones a la pregària personal i litúrgica 

–memòria viva de la Presència de Crist al llarg de la jornada–, i a la vida sagramental, 

col·locant al centre de tota vida personal i comunitària la participació freqüent en els 

sagraments de la reconciliació i de l’eucaristia, viscuda amb extrema pietat (perllongada 

en la pràctica de l’adoració).  “Sense l’oració –deia el Pare– hom no pot durar gaire en 

els camins de l’Esperit”
9
. No mancava ni la poesia ni la música.   Es compartia la vida  

–inquietuds, interrogants, coneixements i esperances– dels que participaven a l’Oratori. 

Esdeveniments de la vida present de l’Església també eren motiu de reflexió, com les 

lectures de cartes que provenien de la missió a les “índies”. Els “raonaments” sobre 

temes diversos i cap al final un “sermó familiar ben elaborat”, especialment sobre els 

“novissimi” (el “cel” sempre era present en la vida i l’esperança de Felip), operaven 

com estímuls i aliments de profundització cristiana. La paternitat de Felip era discreta i 

suau, intervenint solament en el necessari, corregint, proposant, exhortant amb fervor. 

En l’Oratori, “tot feia referència a la primacia de Déu, gairebé com si s’acabés 

joiosament de descobrir”
10

, la qual parla al cor dels qui obren les seves portes al Misteri 

i acullen la seva revelació de veritat i de vida. Pels qui volguessin aprofundir encara en 

la familiaritat amb el Misteri present, en un camí de més gran perfecció cristiana, hi 

havia la possibilitat d’assistir a l’“Oratori parvo” (que, a diferència del gran, que es 

reunia cada dia poc després d’esmorzar, ho feia al capvespre). Tot plegat constitueix un 

programa essencial i ple d’actualitat per les necessitats de formació, participació i 

corresponsabilitat dels laics en els nostres dies.  

 

 

Un estil encara vàlid pels nostres dies 

 

En efecte, avui dia res no es pot donar per pressuposat ni per descomptat. Quants 

batejats hi ha que mantenen sepultat el germen de vida nova rebut en el baptisme! Per 

quants laics la fe va quedant reduïda a una llunyana iniciació cristiana, a algunes 

pràctiques rituals, a l’afirmació cada cop més selectiva d’alguns principis doctrinals i 

morals. Hi ha un enorme treball educatiu, evangelitzador i catequètic a realitzar per la 

convocació, la conversió i el creixement cristià. Sobretot, la consciència i l’experiència 

d’ésser “christifideles”!, d’un encontre i un seguiment on creixi la “nova creatura”, el 

seu sentit de pertinença com a membre del Cos de Crist, el seu arrelament en la 

sagramentalitat i tradició de l’Església, la novetat de vida com a testimoni en el món. 

Hom no pot descuidar, finalment, la contribució singular i insubstituïble dels laics a la 

missió de l’Església –la qual caracteritza la seva mateixa vocació cristiana–, que és la de 

“tractar d’obtenir el regne de Déu gestionant els assumptes temporals i ordenant-los 

                                                 
8
 CISTELLINI, A., San Filippo e la spiritualitá dell’Oratorio, separata del vol. Le grandi scuole della 

spiritualitá cristiana. Teresianum. p. 512. Roma 1984. 
9
 Ibid. 

10
 Oratori d’Albacete, San Felipe Neri... p. 132. 



4 

 

segons Déu”
11

. Mentre el magisteri eclesial rellança la “doctrina social” i abunda en 

intervencions i exhortacions d’il·luminació cristiana pel que fa a les més variades 

qüestions socials, com no adonar-se d’una manifesta fragilitat i escassa significació en 

el testimoniatge dels fidels laics en els diversos camps crucials de la construcció de la 

societat? Diferents factors poden explicar aquesta mancança: la crisi patida per la 

generació dels laics “compromesos” en temps de l’immediat postconcili en altes marees 

d’hiperpolitització i ideologització, l’extrema secularització dels ambients més dinàmics 

i complexes de la societat, una certa “privatització” de l’experiència creient, la 

influència de la “lleugeresa” de la cultura postmoderna... Avui dia hom pateix molt la 

temptació d’un cert replegament eclesiàstic dels laics, tot just considerats com auxiliars 

d’un clergat escàs en activitats parroquials, multiplicats i inflats amb excés els 

ministeris laïcals –encara que per si mateixos importants– al servei de les comunitats 

cristianes, convertits en “agents pastorals”, no suficientment educats a adherir la fe com 

esdeveniment de vida nova en tots els ordres, no suficientment acompanyats, sostinguts 

i alimentats per tal de donar testimoniatge cristià límpid i eficaç en els més diversos 

ambients socials, econòmics, polítics i culturals, en els més diversos “areòpags” d’un 

món cada cop més descristianitzat, més necessitat de creixement en humanitat i justícia. 

 

Els laics són els primers a tenir avui consciència de la necessitat que tenen de 

sants sacerdots, els quals preparats “acuradament per ser capaços d’afavorir la vocació i 

la missió dels laics” i promoure la seva dignitat, que els “escoltin de bon grat”, que 

“reconeguin la seva experiència i competència”, que acullin “amb goig i fomentin amb 

diligència els multiformes carismes...”
12

. Més que mai no s’adonen de la importància de 

la companyia educativa en la fe que abraci tota la realitat de la seva vida, per part 

d’aquells que, configurats sacramentalment a Crist es mostren autèntics testimonis del 

Bon Pastor i operen com a ministres de la Paraula i dels sagraments. Més enllà de milers 

d’anècdotes eclesiàstiques, s’ha anat superant, en línia de tendència, per una banda, el 

“clericalisme” com a mentalitat (malgrat les seves inèrcies siguin potents) i, per altra, la 

promoció dels laics com a oposició i conquesta d’espais, reduint i contaminant la 

comunió a tensions i lluites per a la redistribució de poders i drets. Les denses i intenses 

experiències de col·laboració que s’han donat especialment en aquests temps 

postconciliars han ajudat a créixer en la consciència de  l’“Església-comunió”, on “els 

estats de vida són de tal manera relacionats entre ells que són ordenats l’un a l’altre”, en 

tant que modalitats diverses i complementàries de viure la igual dignitat cristiana i la 

universal vocació a la santedat
13

.  

 

Això mateix fou intuït, viscut i proposat per l’Oratori des de la seva constitució 

original. Laics i sacerdots participaven en l’Oratori, a mode de fraternitat de 

“christifideles”. És a través de l’Oratori i pel servei de l’Oratori que després s’anà 

conformant la Congregació del Pares. Sabem que Felip Neri no considerà el seu carisma 

com de fundació d’una altra “comunitat religiosa”: “la Santíssima Verge és la seva 

inspiradora” dirà Felip de la Congregació de l’Oratori, i els seus deixebles reconeixeran 

“que sortí de les seves mans com sense voler-ho”
14

. Bé ha estat assenyalat que “la 

Congregació neix com a comunitat clerical al servei de l’obra secular”, per “perpetuar 

l’obra i el funcionament de l’Oratori, destinat als laics que el composaven (...), fundà 

                                                 
11

 Concili Vaticà II, Lumen Gentium. nn. 31, 35; Gaudium et Spes. n. 43; Apostolicam Actuositatem. n. 7. 
12

 Concili Vaticà II, Presbyterorum Ordinis. n. 9. 
13

 JOAN PAU II, Christifideles Laici. n. 55. 
14

 Diputació permanent, Instrumentum laboris. n. 9. 



5 

 

una comunitat que es convertí en presbiteral, però dintre de l’Oratori seglar, al seu 

servei, per ajudar pràcticament els laics a viure el sacerdoci derivat per ells del 

Baptisme i del caràcter missioner vinculat amb el caràcter de cristià”
15

. Alhora, una 

comunitat sacerdotal testimonial –de vida apostòlica!– nucli servicial i propulsiu, és 

fonamental per la convocació i creixement d’una comunitat cristiana, de l’obra laïcal. 

Encara la mateixa fesomia que Sant Felip va donar a la seva Congregació correspon 

perfectament al seu mètode de viure i fer viure l’experiència cristiana a tots els batejats: 

la més radical entrega a Crist, valoritzant la llibertat en la prompta i total obediència, 

arrelada en l’estabilitat comunitària de la pròpia morada, confiada més en la gràcia i 

misericòrdia compartides que en el dret i els poders, sense formalitats que portin a 

burocratitzar-la, en una amistat comunional que deixi l’espai més ample al caràcter, a la 

responsabilitat i creativitat de cadascun dels seus membres i de cadascun dels oratoris, 

prevalent sobretot la caritat com a “única regla” (com deia San Felip). Bé ha estat 

destacat el fet sorprenent que “precisament quan el papa anterior, Pius V, havia establert 

la generalització de totes les formes de vida evangèlica en l’Església, Gregori XIII 

reconeix una nova forma, que trenca el rígid esquema anterior, segons la qual les virtuts 

evangèliques es poden practicar sense vots, amb els sols vincles de la caritat!”
16

. Un 

“unicum” en l’Església
17

 que carrega de gran responsabilitat, només possible si 

sostinguda per abundants gràcies suplicades, implorades, mendicades... 

 

No ha d’estranyar que, en el marc d’una progressiva “clericalització” de 

l’Església en temps del “tridentí” tardà, hi haguessin hagut fortes impregnacions de 

clericalització de moltes comunitats i obres eclesials. Per a la família oratoriana és, sens 

dubte, matèria fonamental, dins de la riquesa diversificada i legítima de formes 

d’inculturació del carisma de Sant Felip Neri, aquesta relació entre l’Oratori i la 

Congregació de l’Oratori, reactualitzant i aprofundint sempre la pròpia originalitat –és a 

dir, la novetat del seu origen–, a la llum dels ensenyaments del Concili Vaticà (i hi ha 

una admirable convergència entre aquesta originalitat i aquests ensenyaments!) i de la 

disciplina normativa adequada. 

 

 

L’Església, poble de batejats 

 

 L’Església és el sagrament universal de salvació i, alhora, és el Poble de Déu 

que proclama, anuncia i transmet el do de la salvació als homes de tots els temps. I 

aquest Poble també som nosaltres, preveres i laics de l’arxiprestat de Gràcia. Nosaltres 

que pel baptisme i els altres sagraments som inserits en el misteri pasqual de Jesucrist, 

crucificat i ressuscitat, i som constituïts membres d’aquest Poble de Déu que és 

1’Església. Pel baptisme, en efecte, som fets conformes amb el Crist: “Hem estat 

batejats en un sol Esperit per formar un sol cos”
18

. Així tots esdevenim membres 

d’aquest cos “i respectivament membres els uns dels altres”
19

. “Un sol Senyor, una sola 

fe, un sol baptisme”
20

: la dignitat dels membres és comuna a tots pel fet de llur 

regeneració en Crist. I la condició de batejat és a l’origen de la missió comuna confiada 

                                                 
15

 Congrés General, Itinerari... nn. 28, 36, 140. 
16

 Oratori d’Albacete, San Felipe Neri... p. 132. 
17

 CISTELLINI, A., San Filippo Neri. Breve storia di una grande vita. Memorie oratoriane. p. 70. Florència 

1996. 
18

  1C 12, 13. 
19

  Rm 12, 5. 
20

  Ef 4, 5. 



6 

 

a tots i a cadascú en l’Església, en el món, en l’arxiprestat, en la parròquia, en cada 

comunitat. La inserció en 1’únic Cos de Jesucrist constitueix el fonament que fa 

possible i exigeix de manera responsable que tots i cadascun dels batejats prenguem part 

en la missió salvífica de l’Església en la història. En l’organisme d’un cos viu, cap 

membre no es comporta de manera purament passiva, sinó que participa en la vida i en 

1’activitat general del cos, així en el Cos de Crist tot el cos realitza la seva creixença, 

segons la funció de cada part
21

. Més encara, els membres d’aquest cos són de tal manera 

units i solidaris, que un membre que no treballi segons les seves possibilitats en la 

creixença del cos ha de ser considerat inútil a l’Església i a ell. 

 

 De manera més precisa: Els laics reben de llur unió amb Crist-Cap el deure i el 

dret de ser apòstols. Inserits com són pel baptisme en el Cos místic de Crist, enfortits 

gràcies a la Confirmació per la potència de l’Esperit Sant, és el Senyor mateix qui els 

envia a l’apostolat. Si són consagrats per a formar un sacerdoci reial a una nació santa
22

, 

és per fer ofrenes espirituals amb totes llurs accions i per donar testimoniatge de Crist a 

tota la terra. Els sagraments i sobretot l’Eucaristia els comuniquen i nodreixen en ells 

aquella caritat que és com l’ànima de tot apostolat... Per l’exercici d’aquest apostolat, 

l’Esperit Sant, que santifica el Poble de Déu mitjançant els sagraments i el ministeri, 

atorga de més a més als fidels dons particulars
23

  distribuint-los a cadascú, un per un, tal 

com ell vol
24

, perquè posant-se al servei dels altres, tots siguin com uns bons 

administradors de la gràcia múltiple de Déu
25

, amb vista a l’edificació del Cos tot 

sencer
26

. 

 

 

Tots som responsables 

 

 Cada cristià és cridat a participar activament i de manera responsable en 1’única 

missió de salvació de 1’Església, i per tant a viure concretament “el servei” cristià, 

segons la diversitat de carismes i l’especificitat de les vocacions que 1’Esperit dispensa 

a cadascú. Sovint el mateix sant Pau repeteix l’ensenyament: “Hi ha a l’Església 

diversitat de ministeris però unitat de missió”. Ell convida les comunitats a destacar bé 

la diversitat i varietat dels dons, i al mateix temps a la coordinació i la col·laboració 

amb vista a l’edificació de l’únic Cos del Senyor. 

 

 La responsabilitat de cada cristià no es pot exercir sinó en una comunió íntima i 

vivent amb tota 1’Església, que troba riqueses meravelloses en la varietat i és cridada a 

la unitat: “Així com en un sol cos tots tenim molts membres, i no tots tenen la mateixa 

funció, també nosaltres, tots plegats som un sol cos en Crist, i cada un en particular som 

membres els uns dels altres”
27

. 

 

 D’ací deriva la necessitat d’una comunió constant i creixent entre els fidels i els 

pastors. Aquesta nostra comunitat arxiprestal no és pas, i ha de ser, un exemple? Entre 

uns i altres hi ha una veritable igualtat, a nivell de l’acció comuna, en allò que mira a 

                                                 
21

  Ef 4, 16. 
22

  1Pe 2, 4-10. 
23

  1C 12, 7. 
24

  1C 12, 11. 
25

 1Pe 4, 10. 
26

 Ef 4, 16. 
27

 Rm 12, 4-5. 



7 

 

l’edificació del Cos de Crist. Els pastors, a exemple de Crist, han de posar-se al servei 

els uns dels altres i al servei dels fidels, han de vetllar per les ovelles que se’ls ha confiat 

i també anar a cercar la perduda. I els fidels han de prestar-se voluntàriament a 

col·laborar amb els pastors. Així en la diversitat, tots donen testimoniatge de la unitat 

admirable que hi ha en el Cos de Crist. És un únic i mateix Esperit qui obra totes 

aquestes coses. 

 

 

Vocació 

 

 La condició eclesial dels laics va lligada a llur condició baptismal i a llur 

condició secular. 

 

 Com a batejats, els laics són fidels totalment incorporats a Crist i a 1’Església. 

D’altra banda, el mateix Concili Vaticà II presenta els laics inserits en les realitats 

temporals i terrestres; i és que el cristià ha de viure la seva vocació ací i ara. Els laics 

viuen en el segle, compromesos en tots i cadascun dels afers del món, submergits en 

l’ambient on es mouen, la vida de família i la vida social de què està com teixida llur 

existència. És ací on són cridats per Déu per a la santificació del món i per manifestar 

d’aquesta manera Crist als altres...  

 

 Resumint: Són membres de l’Església i són membres d’una societat, i cal 

assumir tant una cosa com l’altra treballant en bé de tots. Pau VI deia: “El camp propi 

de llur activitat evangelitzadora és el món vast i complicat de la política, de la dimensió 

social, de l’economia, però igualment de la cultura, de les ciències i de les arts, de la 

vida internacional, dels mitjans de comunicació social, així com algunes altres realitats 

obertes a l’evangelització, com són l’amor, la família, l’educació dels infants i dels 

adolescents, el treball professional, el sofriment. Com més hi hagi laics impregnats de 

l’Evangeli, responsables d’aquestes realitats i clarament compromesos en elles, 

competents per promoure-les i conscients que cal desplegar llur plena capacitat 

cristiana, estaran al servei de l’edificació del Regne de Déu i, per tant, de la salvació en 

Jesucrist”
28

. 

 

 

Missió: servir l’Església 

 

 No hi ha, doncs, cap membre que no tingui la seva part en la missió del Cos tot 

sencer; no n’hi ha cap que no hagi de santificar Jesús en el seu cor i de donar testimoni 

de Jesús per 1’esperit profètic. Cal reconèixer i promoure en i pel Poble de Déu la 

responsabilitat de tots i cadascun, i per tant dels laics. 

 

 Cal no oblidar, continua dient Pau VI, ni negligir que els laics poden sentir-se 

cridats a col·laborar amb llurs pastors al servei de la Comunitat eclesial, pel creixement 

i la vida d’aquesta, exercint ministeris diversos segons la gràcia i els carismes que el 

Senyor vol disposar en cadascú... 

 

 És necessari que els laics tinguin plena consciencia de la vocació a la qual el 

Senyor els crida per prendre part en la construcció del Regne: “És el Senyor mateix qui 

                                                 
28

 PAU VI, Enagelii nuntiandi, n. 70. 



8 

 

urgeix de nou tots els laics a unir-se més íntimament a ell de dia en dia i a acceptar ben 

de cor els seus interessos com a propis
29

, a associar-se a la seva missió de Salvador. Ell 

els envia una vegada més a tota ciutat i a tot lloc on ha d’anar-hi ell mateix
30

; així per la 

varietat de formes i de mitjans de l’únic i mateix apostolat de l’Església, els laics es 

mostraran col·laboradors seus, sempre segons les exigències del moment present, 

gastant-se sense parar en el servei del Senyor i sabent que llur treball en ell no pot ser 

inútil
31

”
32

. 

 

 Ningú no és exclòs i ningú no es pot fer substituir. Els laics, però, han de saber 

llegir els signes dels temps per desxifrar i acollir les exigències de Déu, d’aquest Déu 

que opera en la història i per mitjà de la història, amb vista a l’edificació del Regne. 

 

 La missió apostòlica o pastoral dels laics poa el seu contingut en llur ésser 

mateix de membres de l’Església i de membres de la societat en llur condició baptismal 

i secular. La pertinença a 1’Església és el fonament que habilita i compromet els laics a 

compartir, a llur manera i segons llurs possibilitats, la missió salvífica de l’Església 

mateixa, en l’acte alhora triple-unitari de l’anunci de la Paraula, de la celebració del 

culte que santifica, del servei de l’home en la caritat de Crist. Els laics han d’ajudar llurs 

germans dins la Comunitat, han de difondre la Paraula, particularment, per exemple, 

pels catecismes, etc. 

 

 

Servir l’home 

 

 Hom troba quatre elements que es presenten com a essencials en la promoció de 

l’home segons la seva veritat total: la seva relació amb Déu, la relació amb si mateix, la 

relació amb els altres i la relació amb les coses. 

 

 Servir l’home significa elevar-lo a la seva relació radical amb Déu Creador i 

Pare. Cal ajudar-lo a descobrir i viure la seva dimensió religiosa intrínseca, preparant-lo 

per a rebre de Déu el do de la fe, que introdueix l’home en la comunió íntima de l’amor 

i de la vida amb Déu. 

 

 Servir 1’home significa també elevar-lo en la seva relació amb si mateix, creat a 

imatge i semblança de Déu i cridat a esdevenir fill de Déu en el Fill. 

 

 Servir l’home significa també elevar-lo en la seva relació amb el altres. L’ajut 

que els laics poden i deuen aportar en el nucli social i polític és fonamental. 

 

 Servir l’home significa elevar-lo en la seva relació amb les coses, en la línia de 

la fidelitat a la tasca de dominació rebuda de Déu des del començ. 

  

 Per mitjà d’aquest servei alhora múltiple i unitari de la promoció de l’home, els 

laics contribueixen a crear i a desenvolupar una cultura cada vegada més humana i més 

humanitzadora, que troba la seva font inexhaurible i el seu aliment incessant en la 

                                                 
29

 Fl 2, 5. 
30

 Lc 10, 1. 
31

 1C 15, 58. 
32

 Apostolicam actuositatem, n. 33. 



9 

 

veritat integral sobre l’home, veritat que resplendeix en el rostre de Jesucrist, el Verb fet 

home. 

 

Corresponsabilitat 

 

 En les lletres de presentació del Pla Pastoral Diocesà, nostre arquebisbe, Mons. 

Lluís, Cardenal, Martínez Sistach, ens diu: “Tots sou necessaris per tal d’assolir aquests 

objectius. Ressonen en el nostre cor aquestes paraules de Jesús dirigides a tots nosaltres: 

Us he donat la missió d’anar pertot arreu i donar fruit
33

. Li agraïm al Senyor que hagi 

confiat en nosaltres en aquest moment que vivim enmig de la nostra societat”
34

. I en la 

mateixa presentació ens diu: “Perquè ens sentim responsables d’aquesta missió a la 

nostra Església de Barcelona” –jo concreto a la nostra Església de Gràcia– “tenim el 

deure de realitzar-la tenint en compte les necessitats concretes dels homes i dones de la 

nostra societat avui”
35

 

  

 Els laics poden complir llur missió en 1’Església i en el món ja individualment, 

ja agrupats entre ells en comunitat; per això ens trobem aquí, sovint, formant 

“comunitat”. Però, abans de traduir-se en obres específiques, 1’apostolat individual es 

defineix pel testimoniatge de la vida cristiana, per una manera de viure cada dia que 

s’inspiri en 1’Evangeli. 

 

 Els preveres, per la nostra banda, hem de reconèixer sincerament i hem de fer 

progressar la dignitat dels laics i llur propi paper en la missió de 1’Església...; i els fidels 

han de ser conscients de llurs deures envers els preveres, rodejant d’amor filial aquells 

que són llurs pastors, compartint les seves sol·licituds, ajudant-los tant com sigui 

possible amb la pregària i 1’acció... Per tant, 1’apostolat només pot atènyer una plena 

eficàcia gràcies a una formació diferenciada i completa. 

 

 L’objecte principal d’aquesta formació general dels laics ha de ser el 

desenvolupament de les actituds personals responsables, i conseqüentment morals, que 

responen a les grans veritats de l’Església i que n’asseguren una realització concreta en 

la vida individual i social. Cal desenvolupar la consciència de llur pertinença a Déu com 

a contingut fonamental de la llibertat cristiana i com a criteri de judici sobre els 

esdeveniments d’aquest món, i de la pertinença a Crist en l’Església. El model d’aquesta 

espiritualitat viscuda és la Verge Maria, Mare de Déu i Mare nostra, que ha viscut la 

seva llibertat com una total obediència a Déu i un servei als altres. 

 

 Que ella, la plena de gràcia, intercedeixi a favor nostre per tal que obtinguem els 

fruits desitjats en aquesta nostra comunitat eclesial de l’arxiprestat de Gràcia. 

 

 Gràcia, 12 de febrer de 2009 

 En la solemnitat de Santa Eulàlia 

 

P. Ferran Colás Peiró, C.O.  

              Prepòsit      

                                                 
33

 Jn 15, 16. 
34

 MARTÍNEZ SISTACH, LL., Enviats per donar fruit. Pla pastoral diocesà de l’Arquebisbat de Barcelona 

2006-2009. Arquebisbat de Barcelona, 2006. p. 1. 
35

 Ibid., pp. 4-5. 


